

يَا أَيُّهَا النَّاسُ قَدْ جَاءَكُمْ بُرْهَانٌ مِّنْ رَبِّكُمْ

الْكَوْرْسُ الْأَنْجَلِي

# البرعل



اسلام کا اثری حسوس تحریرات

ان خاتمه

تختیں تاریخ والادعیت و مصال مصطفیٰ علیہ

دریستے مہمان کریماں

امام حسن رضی اللہ عنہ کی سواری

ساختہ کربلا

کوئی ہے

کیا زید کیا ہے؟

اسلام بہت بارہ سماجیت

مقدمہ توپیں رسالت (فتویٰ صاحب)

التحقیقاتِ اسلامیہ فاؤنڈیشن ولے مکین

مکالمہ ملحد

ପ୍ରକାଶକ

البرهان

مختصر فتن ریشه‌گذاری چنوری طربوی مارق

مکالمہ مشاورت

سازمان  
ملی

三

6

1

3

بیان ادوار  
حکیم طباطبائی

شیرا

نمایندگان

مولانا محمد انور رضا قادری (ملتستان شریف)

محمد سعید محاصل آبادی (لاہور)

جایی که نمی‌توان

Digitized by srujanika@gmail.com

مکالمات احاطہ شہر رائی (راوی پندتی)

حافظہ دراں میں رسول (راوی)

قاری جمودا خسن (کوچک خان)

حافظه مادر رضا سلطانی

**توٹ** نفس مضمون کی تمام ترقیہ داری مضمون نگار پر ہوگی

Email:alburhanwah@gmail.com

برائے رابطہ مکتبہ فیضان سنت وکان نمبر 28 میلاد چک پی۔ او۔ ایف وہ کینٹ  
CELL:0343.5942217 0302.5122663

CELL:0343.5942217 0302.5122663

# فہرست

## اداریہ

3

پیر سائیں غلام رسول قاکی قادری 7

1 سانحہ کربلا

25 ابو اسامہ ظفر القادری بکھروی حق تو یہ ہے 2

28 ابو اسامہ ظفر القادری بکھروی کیا یزید بختی ہے؟ 3

38 اسلام بمقابلہ عیسائیت علامہ سعید محمد عامر آسوی 4

49 مقدمہ توہین رسالت صادق علی زادہ 5

61 اسلام کاظمیہ حدود و تعزیرات مفتی سید صابر حسین 6

66 محمد افضل منیر ان شاء اللہ 7

82 ابو اسامہ ظفر القادری بکھروی تحقیق تاریخ ولادت و وصال مصطفیٰ ﷺ 8

91 ابو اسامہ ظفر القادری بکھروی مدینہ سے میدان کربلا تک امام حسین رضی اللہ عنہ کی سواری 9

بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ

اللَّهُمَّ صَلِّ عَلَيْهِ سَلَّمْ وَاجْعَلْهُ مُسْعِدَ الْعَالَمِينَ ۝ سَلَّمْ وَاجْعَلْهُ مُسْعِدَ الْعَالَمِينَ ۝

## ما طار پیک !! ایڈیٹر !!

عہد حاضر میں ذرا کج ابلاغ کی اہمیت سے کوئی بھی باشمور انسان انکار نہیں کر سکتا۔ یہ ایک مسلم حقیقت ہے کہ ذرا کج ابلاغ اپنچائی گہرے اور دورس اڑات کے حال ہوتے ہیں۔ بیباں تک کہ حکومتوں کے بنانے اور گرانے میں بھی ان کا کردار نمایاں نظر آتا ہے۔ دنیا بھر میں تمام حمالک، قویں اور علمی تخلیقیں ان کے ذریعے ہی اپنے اخراج و مقاصد کی تشقیح کر رہی ہیں۔ ان سے صرف نظر کر کے تہذیب اور محاذروں میں اپنی حیثیت منواہاً اگر تا ممکن نہیں تو مشکل ضرور ہے۔

اس وقت وطن عزیز پاکستان کے طول و عرض میں مختلف طبقہ ہائے فکر کی طرف سے متعدد ادبی، سیاسی اور مذہبی اخبارات، رسائل و جرائد شائع ہو رہے ہیں جو کہ ان طبقوں کے افکار و نظریات کی تشقیح کا ہم ذریعہ ہیں۔ ان میں نمایاں حصہ مذہبی تحلیلوں اور جماعتوں کی طرف سے شائع ہونے والے رسائل و جرائد کا ہے۔ میراروئے بخشن بھی انہی کی طرف ہے۔

پاکستان میں مختلف مکاتب فکر کی طرف سے لاتعداد مذہبی رسائل و جرائد مطلع صحافت پر جلوہ گریں۔ اگر ان کا بغور جائزہ لیا جائے تو یہ بات سامنے آتی ہے کہ اکثر مجھے مسلک حق اہل سنت و جماعت کے پیغمبن کی طرف سے شائع ہو رہے ہیں ان میں سے چند ایک ہی ایسے ہوں گے جو کہ اپنی بات ثابت طریقے سے پیش کرتے ہوں ورنہ اکثر اہل سنت و جماعت کے عقائد و معمولات کے خلاف ہے۔ وقت زبرانگی میں مصروف ہیں۔ ان کے ذریعے اپنے لوگوں کی اس طرز پر ذہن سازی کی جو دنیا ہے کہ وہ اہل سنت کے خلاف کسی بھی خواز آرائی کے لیے تیار ہوتے ہیں۔ بعض نبی علیہ السلام کی غلطت،

رنعت کو گھٹانے کی مذہبی کوشش کر رہے ہیں۔ بعض صحابہ کرام کی شان کو داغدار کرنے کی ہاکام کاوش میں مصروف ہیں۔ اہل بیت پاک کی محبت و عقیدت کو مٹانے کی سمجھی لا حاصل کے ساتھ ساتھ اولینے کرام کی تعظیم و تحریم کو شرک گردانے میں مگن ہیں۔ بعض کوہاں فہم لوگوں کے دلوں میں شکوہ و شہادت کے کائنے چھپو کر ان کو فتح خلیٰ سے برگزشت کرنے کی سازشیں کر رہے ہیں۔ پھر ان لوگوں کے اشاعتی ادواروں کی طرف سے اہل سنت و جماعت کے عقائد و معموالات کے خلاف چھپنے والی کتابوں کی ایک یلغار ہے جو کوہاسات و ہخوات سے بُرے ہیں۔ جنہیں پڑھ کر اہل محبت کا خون کھون لئے گلتا ہے۔ ان اندامات کی وجہ سے پاکستان کی سلامتی کو شدید خطرات لاحق ہو گئے ہیں۔ حالانکہ پاکستان جو ہمارے بزرگوں کی لازواں قربانیوں اور محنتوں کا شتر ہے، میں اپنی جان سے بھی زیادہ عزیز ہے۔

دوسری طرف ہمیں یہ چیلنج بھی درپیش ہے کہ ہمارے بعض عاقبت نا اندر لش صراط مستقیم سے پھیلنے نظر آ رہے ہیں۔ اہل سنت و جماعت کے مسلم عقائد و نظریات سے انحراف کیا جا رہا ہے۔ سلف صالحین کی تحقیقات کو پس پشت ڈال کر اپنی خود ساخت تحقیقات کو مظہر عالم پر لایا جا رہا ہے۔ ایسے میں حالات اس بات کے مقاضی ہیں کہ مشتمل طریقے سے اہل سنت و جماعت کی طرف سے ان تمام فتوؤں کا تحمل و برداہاری سے مقابلہ کیا جائے۔ مخالفین کے تمام اخبارات اور رسائل و جرائد نیز ان کی کتب میں چھپنے والے نئے اعتراضات اور ازلامات کا علمی تحقیقی جواب دیا جائے اور ان کی طرف سے پھیلانے والے باطل نظریات کے تدارک کے لیے جہد مسلسل سے کام لیا جائے۔

اس مقصد کے لیے اگرچہ اس وقت اہل سنت و جماعت کی طرف سیکھروں کی تعداد میں رسائل و جرائد مختلف شہروں اور قصبوں سے شائع ہو رہے ہیں ان میں بعض رسائل بہت معیاری اور تحقیقی ہیں جو نہ صرف اندر وطن ملک بلکہ جزوں ملک بھی قارئین کا ایک وسیع اور مطبوط حلقد رکھتے ہیں۔ ان کے مدد و ران کی ان کاوشوں کو ہم قدر کی نگاہ سے دیکھتے ہیں لیکن ان میں بعض رسائل اتنے غیر معیاری اور غیر تحقیقی ہیں کہ دیکھنے کو بھی بھی نہیں چاہتا۔ انکا حلقد قارئین اتنا محدود ہے کہ وہ اپنے شہر میں بھی اجنبی ہیں۔ یہ صوری و معنوی خوبیوں سے تمی داہم ہیں۔ ان میں سے ہر ایک کا اپنا اپنا انداز نگارش ہے کوئی

کسی درستگاہ کا ترجمان ہے تو کوئی کسی خانقاہ کا، کوئی کسی تنظیم کا پیارا بھر ہے تو کوئی کسی شخصیت کی زلف کا ایسر ہے۔

چنانچہ وقت کا تقاضا ہے کہ ایک ایسا معیاری اور تحقیقی مجلہ منظر عام پر لایا جائے جو ظاہری و باطنی خوبیوں سے مزین ہونے کے ساتھ ساتھ دلیل کی قوت سے بھی مالا مال ہو۔ جو چاروں فقیٰ ممالک اور تمام سلاسل طریقت کا ترجمان ہو۔ جس کی زبان ایسی ہو کہ اس میں اشتعال کی بجائے چاشنی ہو۔ جس میں چافیزین کے علمی تعاقب کے ساتھ ساتھ اپنے عقائد و معمولات کو قرآن و سنت کے حکم دلائل سے ثابت کیا جائے۔ فتنی کی ثابتت سے بھی لوگوں کو روشناب کرایا جائے خصوصاً حدیث پاک سے ہر مسئلے کا ثبوت پیش کیا جائے۔ تین م موضوعات کو زیر بحث لایا جائے یا پرانے موضوعات کو نئے رنگ میں پیش کیا جائے، اور دیگر مذاہب کے مقابلے میں اسلام کی حقانیت کو واضح کیا جائے۔ مستشرقین اور یکوارناظرات کے حال لوگوں کو من توزیع جواب دیا جائے۔ نیز اہل سنت کی مفہوموں میں چھپے ان پر وہ لیٹنیوں کو بھی بے نقاب کیا جائے جو اہل سنت کے مسلم عقائد کو سمجھ کر کے اپنے خود ساختہ عقائد کو راجح کرنا چاہتے ہیں۔ مزید یہ کہ ملک بھر میں شائع ہونے والے مخلقوں اور اخبارات کے کارآمد حوالوں اور شہزادوں کو حفظ کر دیا جائے۔

عرضہ سے رقم کی یہ شدید خواہش تھی کہ اس طرح کا کوئی معیاری اور تحقیقی پرچ سامنے لایا جائے۔ محترم جناب ابوآسامہ ظفر القادری بکھروی مدظلہ بھی یہی خواہش تھی، محترم جناب ظفر محمد قریشی صاحب بھی ایسے ہی چذبات دل میں رکھتے تھے۔ چنانچہ جب ہم تمیوں مل بیٹھے تو اللہ پاک کے فضل عظیم اور نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کے کرم عظیم کے بھروسے پر یہ کام کر گزرنے کا پختہ ارادہ کر لیا۔ چنانچہ ”المزہان“ کے نام سے جلد آپکے ہاتھوں میں ہے۔ مطالعہ کے بعد معزز تاریخیں سے اور خصوصاً اہل علم سے گذارش ہے کہ اس کے متعلق اپنی آراء سے ہمیں آگاہ فرمائیں اور اپنے قیمتی مشوروں سے بھی ضرور نوازیں۔ میں مٹکوں ہوں جناب پیر سید صابر حسین شاہ صاحب بخاری اور علامہ سید یاد شاہ قبسم بخاری صاحب کا کر جھنوں نے اپنی قیمتی آراء سے ہمیں مستفیض فرمایا۔

ہمیں حضرت مفتخر ملت علامہ پیر عبد القادر صاحب اور آن کے تلامذہ کی مسائی جیلی کا

اعتراف بھی ہے اور احترام بھی، حضرت علامہ پیر سید غلام مصطفیٰ شاہ صاحب اور دیگر علمائے الٰی سنت کی خدمات کو بھی ہم قد رکی لگاہ سے دیکھتے ہیں۔ ہمیں ان سب حضرات کی دعاوں اور مشوروں کی ضرورت رہے گی۔ دعا ہے اللہ کریم ہمیں اپنے مقاصد میں کامیاب و کامران فرمائے۔ آمین!

محمد افضل شاہد (ایم پی ٹی ایم زادی)



# ساختہ کربلا

شیعی احادیث و ائمہ رضا علیہما السلام میں غلام رسول قاتل قاری حسین

بسم الله الرحمن الرحيم

الحمد لله والصلوة والسلام على حبيب الله وعلى الله واصحابه اجمعين

سیدنا امام حسینؑ نے اب تک اوارکیوں اٹھائی اور پہلے کیوں نہ اٹھائی تھی؟؟

سیدنا امام حسینؑ نے تمام خلفاء راشدین کے دور میں جتنی کہ حضرت سیدنا امیر معاویہؓ کے زمانے تک کسی حکومت کے خلاف تکواڑیں اٹھائی بلکہ اطاعت گزاری کو اختیار کیے رکھا۔ حضرت امیر معاویہؓ کے دور حکومت میں سیدنا امام حسین اور سیدنا امام حسین رضی اللہ عنہما دونوں حضرت امیر معاویہؓ کے پاس شام میں آیا جایا کرتے تھے اور حضرت امیر معاویہؓ دونوں شہزادوں کا بہت احترام فرماتے تھے۔ اُنکی خدمت میں بہت سے عطیات اور وظائف پیش کرتے تھے اور دونوں شہزادے انہیں بخوبی قبول فرماتے تھے (البداية والنهاية جلد ۸ صفحہ ۱۵۸)۔

حضرت دامت اصحاب علیہ الرحمہ لکھتے ہیں کہ ایک دن حضرت سیدنا امام حسینؑ کے پاس ایک غریب آدمی نے آ کر خیرات مانگی۔ آپ نے فرمایا میں جاؤ ہمارا وطنیقہ آنے والا ہے، جیسے ہی وطنیقہ کوچ جائے گا آپ کو دے دیا جائے گا۔ تھوڑی دری میں حضرت امیر معاویہؓ کی طرف سے ایک ایک ہزار دینار کی پانچ تھیلیاں پہنچ گئیں۔ تھیلیاں پہنچانے والوں نے عرض کیا کہ حضرت امیر معاویہؓ نے معدودت کی ہے کہ یہ تھوڑی اسی رقم ہے اسے قبول فرمائیں۔ سیدنا امام حسینؑ نے ساری رقم اس غریب آدمی کے حوالے کر دی اور اس سے معدودت چاہی (کشف الحجب صفحہ ۷۷)۔

حضرت امیر معاویہؓ نے یزید کو اپنا دلی عہد مقرر کیا تھا یا نہیں؟ اسکے بارے میں دو قول

موجو دیں۔ پہلا قول یہ ہے کہ آپ نے اسے ولی عہد مقرر نہیں کیا بلکہ اس نے خود تو حکومت سنچال لی تھی۔ یہ بات علامہ ابوالثکور سالمی رحمۃ اللہ علیہ (متوفی پانچویں صدی) نے اپنی مایہ ز کتاب التہید کے صفحہ ۱۶۹ پر بیان فرمائی ہے۔ دوسرا قول یہ ہے کہ بزرگ کو ولی عہد مقرر کرنے کے لیے حضرت امیر معاویہ نے مختلف اکابر سے مشورہ لیا تھا۔ کچھ لوگ اس تجویز سے متفق ہو گئے جبکہ حضرت عبدالرحمن بن ابی بکر، حضرت عبداللہ ابن عباس، حضرت عبداللہ بن عمر، حضرت عبداللہ بن زیبر اور حضرت امام حسین رضی اللہ عنہم اس بات سے متفق نہیں تھے۔ یہ بات میں شیعہ کی کتاب (تاریخ یعقوبی جلد ۲ صفحہ ۲۲۹) پر اور اہل سنت کی کتاب (البدایہ والنہایہ جلد ۸ صفحہ ۱۵۸) پر درج ہیں۔ نیز مورخین نے لکھا ہے کہ حضرت امیر معاویہ (رض) نے بزرگ سے کہا تھا کہ امام حسین (رض) کے ساتھ اچھا و یا اختیار رکھنا فصلِ رحمہ و ارفاق بہ (البدایہ والنہایہ جلد ۸ صفحہ ۱۶۹) اور شیعہ کی کتاب جلاء الدین صفحہ ۳۸۸ (فصل دوازدھم)۔ حضرت امیر معاویہ (رض) ایک بار ہونے کی حیثیت سے بزرگ کے کرتوں سے آگاہ نہیں تھے۔ اور اگر کوئی چھوٹی مولیٰ خرابی آپ کے علم میں تھی بھی تو آپ نے یہ سوچ کر بزرگ کو اپنا ولی عہد مقرر کر دیا کہ جب ذمداری سر پر آئے گی تو انسان بن جائے گا۔ مگر بزرگ نے ان کی امیدوں پر پانی پھیر دیا۔ حضرت امیر معاویہ (رض) کے زمانے میں ہی عراق کے شیعہ لوگوں نے سیدنا امام حسین (رض) کو حضرت امیر معاویہ کے خلاف اکسایا تھا مگر آپ نے شیعوں کی اس بات کو قبول نہ فرمایا اور صہر سے کام لینے کا حکم دیا ایشان را محاب نہمود و بصیر امر کرد (شیعہ کی اپنی کتاب جلاء الدین صفحہ ۳۸۸)۔ یہی بات شیعہ کے مشہور عالم شیخ مقید نے اپنی کتاب الارشاد کے صفحہ ۱۸۲ پر عربی زبان میں لکھی ہے فاتح علیہم و ذکر ان بینہ و بین معاویۃ عهدا و عقدا لا یجوز له نقضه حتی تقضی المدة (الارشاد ۱۸۲)۔ غور فرمائیے اآخري کیا بات ہے کہ سن ۴۰ ہجری تک سیدنا امام حسین (رض) نے تمام خلفاء علیہم الرضوان کی تابعیت کو قبول کی رکھا مگر سن ۱۷ ہی میں جب بزرگ کی باری آئی تو آپ (رض) نے تکوار کھینچ لی؟

حضرت داتا کنج بخش سید علی چوہری رحمۃ اللہ علیہ اپنی مایہ ز کتاب کشف الحجب میں فرماتے ہیں کہ ”تاجیق ظاہر بود مرحق رامتائی بود و چوں حق مفتوود شد شیخ برکشید“ یعنی جب تک حق ظاہر تھا امام

حسینؑ حن کے تابع رہے۔ مگر بیزید کے دور میں حن رخصت ہو گیا تو آپؑ نے تکوار کھینچ لی  
(کشف الحجوب صفحہ ۷۶)۔

سیدہ امام حسینؑ کا عمل اس بات کا زندہ ثبوت ہے کہ چاروں خلفاء راشدین اور حضرت  
امیر معادیہؓ سے ہر ایک کے ساتھ امام عالی مقام تحقیق تھے۔ اسی لیے ان کے تابع رہے اور ان  
سے وظیفہ بھی قبول فرماتے رہے۔ مگر بیزید سے تحقیق نہ تھے اسی لیے اسکے خلاف انکھرے ہوئے۔  
کوفیوں کی طرف سے خطوط:

کوفہ کے شیعوں نے حضرت امام حسینؑ کی خدمت میں بے شمار خط لکھے اور عرض کیا کہ  
آپ کو فیض تشریف لا میں آپ ہی ہمارے امیر ہیں۔ ہم نے یہاں کے حکمرانوں کی اطاعت چھوڑ رکھی  
ہے اور کوفہ کے والی نہمان بن بشیر کے پیچے جمع تک ادا نہیں کرتے (الاصاہ جلد اصفہان صفحہ ۲۳۲ تحقیق حسین  
بن علی، شیعہ کی کتاب جلاء العین صفحہ ۳۵۶)۔

بعث اهل العراق الى الحسين الرسل والكتب يدعونه اليهم (البداية والنهاية  
جلد ۸ صفحہ ۱۲۵)۔ جلاء العین میں واضح طور پر لکھا ہوا ہے کہ وسائل شیعیان اواز مومنان و  
مسلمانان اهل کوفہ یعنی یہ خط کوفہ کے تمام ہمیشہ شیعوں کی طرف سے ہے (جلاء العین  
صفحہ ۳۵۶)۔

بیزید نے حکومت سنjalat ہی الہل مدینہ سے بیت کا مطالبہ کیا۔ خصوصاً سیدنا امام حسینؑ  
اور سیدنا صدیق اکبر کے نواسے حضرت عبداللہ بن زیرؑ سے بیت لینے پر زیادہ زور دیتا کہ ان  
والوں معتبر ہستیوں کے بیت کر لینے کے بعد باقی الہل مدینہ کے لیے بیت کا راستہ آسان ہو جائے۔  
مگر ان والوں مقدس ہستیوں نے بیت شہ کی بکر راتوں رات مدینہ طیبہ سے نکل کر کہ شریف چلے  
گئے۔ بعث الى الحسين و ابن الزبير فی اللبل و دعاهمما الى بيعة بيزيد فقا لا نصب و  
ننظر فيما يعمل الناس و ولبا فخرجا (سیر اعلام الشیعاء للله ہبی جلد ۳ صفحہ ۱۹۸)۔

صحابہ کرام علیہم السلام ارضیوان سے مشورہ:

کوفہ کے شیعوں کی طرف سے اس قدر بے تحاشا خطوط آنے کے بعد امام عالی مقام سیدنا حسینؑ، جیسی ذمہ دارستی کے پاس بلیک کہنے کے سوا کوئی چارونہ تھا۔ مگر پھر بھی آپؑ نے صحابہ کرام اور اکابر امت علیهم الرضوان سے مشورہ فرمایا اور انہیں کو قیوں کے خطوط کے انبار دکھائے۔

اسکے باوجود صحابہ کرام علیهم الرضوان مکہ بعض اہل بیت اطہار نے بھی آپؑ کو کوفہ جانے سے منع فرمایا۔ منع کرنے والوں میں حضرت عبد اللہ بن عمر، حضرت عبد اللہ بن عباس، امام عالی مقام کے بھائی حضرت محمد بن حنفیہ، حضرت چابر، حضرت ابوسعید اور حضرت ابوکبر، بن عبد الرحمن، بن حارث علیہم الرضوان جیسی اہمیتیں شامل تھیں۔ ان بزرگوں کے بیانات سیر اعلام النبیاء جلد ۱، صفحہ ۱۹۷، البدایہ والتهابیہ جلد ۲۷ اور المصنف لاہن ابی شیبہ جلد ۱۵ صفحہ ۹۶-۹۷ وغیرہ پر موجود ہیں۔ مثلاً نبی کریم ﷺ کے سُکَّہ پیچازاد بھائی اور سیدنا امام حسینؑ کے پیچا حضرت عبد اللہ بن عباس کا یہ فرمان ملاحظہ فرمائیے۔ آپؑ فرماتے ہیں۔

جاءَ لِيْ حَسِينٌ يَسْتَشِيرُنِي فِي الْخُرُوجِ إِلَى مَا هُنَّا بِهِنَا بِعْنَى الْعَرَاقِ فَقَلَّتْ لَوْلَا  
أَنْ يَزِرَ وَابْنِي وَبَكْ لِشَبَّتْ بَدَى فِي شَعْرَكَ، إِلَى أَيْنَ تَخْرُجُ؟ إِلَى قَطْلِهِ أَبَاكَ  
وَطَعْنَةِ الْحَمَّاكِ؟ لِمَنْ يَرِيَنَّ بَاسِنَآءَ إِلَى عَرَاقِ جَانِنَّ كَبَارَى مِنْ بَعْدِهِ سَهْوَهِ لِيَا۔  
مِنْ لَئِكَ كَمِيرَا بَسِنَآءَ طَلَّتْ قَمِينَ آپَ كُورَكَ بَالْوَنَ سَهْوَهِ لِيَا كَرَ عَرَاقِ جَانِنَّ سَرَوْكَ دُولَ۔ آپَ  
کَبَارَ جَانِنَّا چَادِتَّنَے ہیں؟ اس قوم کی طرف جس نے آپَ کے والد ماجد کو شہید کی اور بھائی کو نیزہ مارا  
(المصنف جلد ۱۵ صفحہ ۹۶-۹۷، البدایہ والتهابیہ جلد ۲۸ صفحہ ۱۶۲)۔

سیدنا امام حسینؑ کے بھائی محمد بن حنفیہ نے مشورہ دیا کہ آپؑ کا عراق جانا درست نہیں  
مگر امام حسینؑ نے ان کا مشورہ قبول نہ فرمایا۔ اس کے بعد محمد بن حنفیہ نے اپنی اولاد کو ساتھ  
جانے سے روک دیا جس کی وجہ سے سیدنا امام حسینؑ اپنے بھائی محمد بن حنفیہ سے تاریخ ہو گئے  
(البدایہ والتهابیہ جلد ۲۸ صفحہ ۱۷۲)۔

شرعی مسائل:

ظالم حکر ان کے خلاف کارروائی کرنا شرعاً غرض نہیں بلکہ حق واضح کرنے کے بعد اس سے جان چھڑا کر خاموش ہو جانے کی اجازت ہے۔ اس اجازت کو شریعت کی زبان میں رخصت کہا جاتا ہے۔ اسکے بر عکس اگر کوئی بلند ہمت اور بلند رتبہ شخصیت ظالم حکر ان کے خلاف ڈٹ جائے تو شریعت اس بات کی بھی اجازت دیتی ہے۔ ظالموں کے خلاف ڈٹ جانے کی اس اجازت کو شریعت کی زبان میں عزیمت کہا جاتا ہے۔ عزیمت کا معنی ہے ”مطبوط اور پختہ ارادہ“۔

صحابہ کرام علیہم الرضوان نے امام عالی مقام ﷺ کو عراق جانے سے منع فرمایا۔ وہ رخصت پر عمل کرنے کو ترجیح دے رہے تھے۔ اس کے بر عکس سیدنا امام حسین علیہ السلام نے عراق جانا پسند فرمایا۔ آپ اپنے مقام اور مرتبے کے لحاظ سے عزیمت کو ترجیح دے رہے تھے۔ دونوں طرف کے نیطے میں کوئی عیب نہیں۔ یہی حق ہے اور وہ بھی حق ہے۔ اجتہادی مسائل میں اختلاف ہو جانا کوئی بڑی بات نہیں۔

شیعہ حضرات صحابہ کرام علیہم الرضوان پر تقدیر کرتے ہوئے کہتے ہیں کہ انہوں نے امام پاک علیہ السلام کا ساتھ گیوں نہ دیا؟ اس کے بر عکس خارجی حضرات امام حسین علیہ السلام پر تقدیر کرتے ہوئے کہتے ہیں کہ منع کرنے کے باوجود باز گیوں نہ آئے۔ الحمد للہ علیہ السلام نے ہدیت کر دیا کہ اکل آنحضرت اور خارجی دونوں بے ادب اور گستاخ ہیں اور امام حسین اور صحابہ کرام علیہم الرضوان دونوں حق پر ہیں۔

دوسری بات یہ ہے کہ سیدنا امام حسین علیہ السلام کو معلوم تھا کہ خواہ کوفہ جائیں یا مکہ شریف میں رہیں۔ جامِ شہادت نوش کرنا ہمارا مقدر ہے۔ مگر آپ علیہ السلام نے مکہ شریف میں شہید ہو کر یہی کو مکہ کی بے حرمتی کرنے کا موقع نہ دیا۔ بلکہ کوفہ کی طرف بڑھ کر شہادت کو لگے لگایا۔ چنانچہ علام ابن کثیر علیہ الرحمہ لکھتے ہیں کہ امام پاک علیہ السلام نے فرما�ا: فقل لان افضل بمقان کذا و کذا احب الی من ان افضل بمقان و تستحل بی لیعنی میرا کسی دوسری جگہ پر قبول ہونا اس سے زیادہ بہتر ہے کہ میں مکہ میں قتل کیا جاؤں اور مکہ کی بے حرمتی ہو (البدایہ والتجہیہ جلد ۲ صفحہ ۱۷۲)۔

تیسرا بات یہ ہے کہ کوفہ کے شیعوں نے جس قدر خطوط لکھتے تھے اگر سیدنا امام حسین علیہ السلام کے خلاف عواید دعوت کو قبول نہ فرمانتے تو کوئی لوگ قیامت کے دن امام پاک کے

خلاف بیان بازی کر سکتے تھے۔ لہذا آپ ﷺ نے اپنی ذمہ داری بمحاجاۃ ضروری سمجھا۔

چوتھی بات یہ ہے کہ مکمل سوچ بوجھ اور مشورے کے بعد جب آپ نے ایک عزم اور ارادہ کر لیا تو اپنے عزم پر ڈاٹ گئے۔ اللہ پر توکل کرنے والوں کا ممکن طریقہ ہوا کرتا ہے۔ اللہ کریم فرماتا ہے: وشاورهم فی الامر فاذاعزم فتوکل علی اللہ یعنی ان سے مشورہ کریں اور جب کوئی عزم کر لیں تو اللہ پر توکل کرتے ہوئے ڈاٹ جائیں (آل عمران: ۱۵۹)۔

پانچویں بات یہ ہے کہ صحابہ کرام علیہم الرضوان کے مشورے کو آپ ﷺ نے مکمل طور پر نہیں پہچانا بلکہ پہلے اختیارات اپنے پیچازاد بھائی حضرت مسلم بن عقیل ﷺ کو کوفہ بھیجا تاکہ اگر کوفہ والے حضرت مسلم ﷺ سے بے وفائی کریں تو ان کا شرعی طور پر منہ بند ہو جائے اور اگر وفا کریں تو صحابہ کرام علیہم الرضوان کو مطمین کیا جاسکے۔

**حضرت مسلم بن عقیل کی روائی:**

سیدنا امام حسین ﷺ نے کوفہ کے حالات کا چائزہ لے کر اطلاع دینے کے لیے اپنے پیچازاد بھائی اور بہنوی حضرت مسلم بن عقیل ﷺ کو روانہ فرمایا۔ جب وہ کوفہ پہنچنے تو تقریباً بارہ ہزار کوئیوں نے آپ کے ہاتھ مبارک پر بیعت کر لی (الاصابہ جلد اصحیح ۳۳۲)۔

آپ نے حالات سے مطمین ہو کر سیدنا امام حسین ﷺ کو اطلاع دی کہ کوفہ کے حالات ہمارے لیے سازگار ہیں۔ آپ جلد تشریف لے آئیں۔ اس وقت کوفہ کے والی نعمان بن بشیر تھے۔ جب یہ اطلاع سیدنا امام حسین ﷺ کو پہنچ گئی تو کوفہ میں حکومت کے حامیوں نے کوفہ کے والی تک حضرت مسلم بن عقیل ﷺ کے خلاف شکایت پہنچائی مگر کوفہ کے والی نعمان بن بشیر نے زمی سے کام لیا اور حضرت مسلم کے خلاف کوئی کارروائی نہ کی۔ اس پر حکومت کے حامیوں نے بزیڈ کو اس صورتی حال سے آگاہ کر دیا۔ بزیڈ نے فوراً نعمان بن بشیر کو برطرف کر دیا اور اس کی جگہ بصرہ کے والی عبید اللہ بن زیاد کو کوفہ کی ذمہ داری بھی سونپ دی۔ حضرت مسلم بن عقیل نے حضرت بانی بن عروہ کے گھر میں قیام کر رکھا تھا۔ تمام کوئیوں نے حکومت کے خوف سے حضرت مسلم بن عقیل کا ساتھ چھوڑ دیا اور انہیں زیاد نے حضرت مسلم اور بانی بن عروہ رضی

اللہ عنہما کو شہید کر دیا (طبقات ابن سعد جلد ۳ صفحہ ۲۹ تحقیق بن ابی طالب)۔ اور سیدنا امام حسین علیہ کواں واقعہ کی کوئی خبر نہ تھی۔

### سیدنا امام حسین علیہ کی روائی:

حالات کو سازگار بحثت ہوئے حضرت سیدنا امام حسین علیہ تقریباً اُسی (۸۰) افراد کا قافلہ لے کر کوفہ کی طرف روانہ ہوئے۔ یہ اقصٰۃ وادیٰ سُوْنَہ کا ہے۔ اور اسی روز حضرت مسلم بن عقیل علیہ کو شہید کر دیا گیا تھا۔

کوفہ جانتے وقت راستے میں امام حسین علیہ کو حضرت مسلم بن عقیل کی شہادت کی افسوسناک خبر ٹی۔ اسی راستے میں مختلف لوگوں سے ملاقات بھی ہوئی۔ ان میں بشیر بن غالب، عبید اللہ بن مطیع اور اہل بیت کے مدارج اور مشہور شاعر فرزدق خاص طور پر قابل ذکر ہیں۔ ان سب نے سیدنا امام حسین علیہ کو آگے چانے سے منع فرمایا۔ فرزدق نے کہا کہ کوفہ والوں کے دل آپ کے ساتھ ہیں مگر ان کی تکویریں ہیزید کے ساتھ ہیں۔

یہ حالات سننے کے بعد امام حسین علیہ کے راتھیوں میں مختلف خیالات پیدا ہو گئے۔ ایک مرتبہ آپ علیہ نے بھی واپسی کا ارادہ ظاہر فرمایا۔ لیکن حضرت مسلم بن عقیل علیہ کے بھائی نے فرمایا کہ ہرگز واپس نہیں جائیں گے۔ طویل گفتگو کے بعد بھائی نے پایا کہ کوفہ چانا چاہیے۔ جب قافلہ کو ز کے قریب پہنچا تو خوب بن ہیزید سے ملاقات ہوئی۔ خوب کے ساتھ ایک ہزار فوجی سوار تھے۔ اس نے امام حسین علیہ سے عرض کیا کہ میں آپ کا خیر خواہ اور فقار اروں گر برکاری ملازمت میری مجبوری ہے۔ مجھے این زیاد نے آپ کو گرفتار کر کے اسکے پاس لانے کا حکم دیا۔ میں آپ کے ادب و احترام کی وجہ سے آپ کو گرفتار نہیں کرتا۔ لیکن آپ بھی میرے حال پر مہربانی فرمائیں اور کوفہ میں داخل نہ ہوں۔ مجبور اسیدنا امام حسین علیہ کو کوفہ میں داخل ہونے کی بجائے قریب اسی میزان کر بائیں پڑا ادا اندھرا۔

عبداللہ بن زیاد نے اہل بیت اطہار علی جدہ و علیہم اصلوٰۃ والسلام سے جنگ کرنے کے لیے عمر و بن سعد کو ایک ہزار مسلم لمحڑ سواروں کے لشکر کا ہمراہ کر بیجا۔ اس زیاد نے بعد میں ہزید کمک

بھی بھیجی اور اس کے لشکر کی تعداد اتفاق پیدا کیں ہزار سوکھ بھیجی گئی۔

گھنی کے مقدس افراد کا مقابلہ کرنے کے لیے اس اتحاد لشکر کا پہنچ جانا ان لشکریوں کی بڑوی اور اہل بیت اطہار پیغمبر الرضاؑ کی عظمت و شجاعت کا زندہ ثبوت ہے۔ پھر اس پر بھی بس نہیں کوئی فوج کو اس قدر خوف تھا کہ اتنی کثرت کے باوجود باقاعدہ جنگی تدبیریں اور حکمت عالیہ انتیار کی گئیں۔ تین دن تک پانی بند کر دیا گیا۔

سیدنا امام حسینؑ کی صورت بھی جنگ نہیں کرنا چاہتے تھے اور خصوصاً تمکو ارجانے میں پہل کرنے کا لئے سوال ہی پیدا نہیں ہوتا تھا۔ لیکن جو حالات نظر آ رہے تھے ان حالات میں غافلین پر جنت قائم کرنے کی غرض سے آپ نے فرمایا میری تین باتوں میں سے کوئی ایک بات تسلیم کرو۔

۱۔ مجھے مسلمانوں کے خلاف لڑنے کی بجائے اسلامی سرحدوں پر جا کر کفار کے خلاف جہاد کرنے دو۔  
۲۔ یا مجھے مدینہ شریف جانے دو۔

۳۔ یا بیزید سے میری ملاقات کراؤ۔ تاکہ میں اس سے خود بات کر کے مصالحت کی صورت نکال سکوں (الاصابہ جلد اصحیح ۳۳، البدایہ والہایہ جلد اصحیح ۲۰۴)۔

عمر بن سعد نے یہ باتیں اپنے زیادتک پہنچاویں۔ مگر ان زیادتے ان میں سے ایک بات کو بھی قبول نہ کیا اور امام حسین سے بیعت کا مطالبہ کرتا رہا۔ امام حسینؑ نے بیعت سے انکار فرمادیا جس پر کوئی نہ جنگ چھیڑ دی۔

سیدنا امام حسینؑ اور آپ کے ساتھی راتوں کو نمازیں پڑھتے، استغفار اور دعا کیں کرتے اور اللہ کی بارگاہ میں عاجزی پیش کرتے رہتے اور دشمنوں کے گھوڑے اپنے کے اردو گرد گھوٹتے رہتے تھے (البدایہ والہایہ جلد اصحیح ۱۸۵)۔

دویں محروم کو سیدنا امام حسینؑ نے قتل فرمایا اور زبردست خوشبو لگائی اور بعض دوسرے ساتھیوں نے بھی قتل فرمایا (البدایہ والہایہ جلد اصحیح ۱۸۵)۔ جنگ شروع ہوئی۔ کربلا کے اردو گرد کے مسلمانوں کو جب اس جنگ کی خبر ہوئی تو بہت سے لوگ سیدنا امام حسینؑ کا ساتھ دینے کے لیے

میدان میں آگئے اور امام پاک پر اپنی جائیں قربان کر دیں۔ سیدنا حضرت خوبنیر یزید بن عقبہ نے بھی یزیدی  
لشکر کو خیر باو کہہ دیا اور سیدنا امام حسین سے پہلے چامر شہادت نوش فرمایا (البداية والنهایہ جلد ۸  
صفحہ ۱۸۸)۔

بجگ کے دوران جب ظہر کی نماز کا وقت آیا تو سیدنا امام حسین نے فرمایا کہ شہادوں سے  
کہو بجگ روک دیں تاکہ انہم نماز ادا کر سکیں دخل عليهم وقت الظہر فقال الحسين  
مرؤهم فليكتلوا عن الفطال حتى نصلى (البداية والنهایہ جلد ۸ صفحہ ۱۹۰)۔ آپ نے اپنے  
ساتھیوں سمیت نماز خوف ادا فرمائی۔

سیدنا امام حسین نے، کے سوتیلے بھائی اور مولا علیؑ، کے شہزادے حضرت ابو بکر بن علی،  
حضرت عمر بن علی، حضرت عثمان بن علی اور حضرت عباس بن علی علیہم الرضوان بھی باری شہادت سے  
سر فراز ہوئے۔ مولا علیؑ کے ان تمام شہزادوں کے نام شہادوں کی اپنی کتاب جلاء الحجۃ کے صفحہ ۲۱۲ پر  
اور بہتر تاریخ کے صفحہ ۹۸، ۱۰۷، ۱۱۱ پر موجود ہیں اور اہل سنت کی کتاب البداية والنهایہ جلد ۸ صفحہ  
۱۹۷ اور غیرہ پر بھی موجود ہیں۔ حضرت عبدالله (علی اصر) جو شیر خوار بچے تھے۔ امام حسین نے خیسے کے  
دروازے پر انہیں اپنی گود میں لے کر بیٹھے۔ انہیں بو سے دینے، الوداع کہنے اور اپنے گھر والوں کو  
دیکھت کرنے لگے۔ بنی اسد کے ایک خالم شخص نے جس کا نام ابن مونقد النار تھا، انہیں تیر مار دیا جوان کی  
گردان مبارک میں آ کر لگا اور نخنے شہزادے نے چامر شہادت نوش کر لیا (البداية والنهایہ جلد ۸  
صفحہ ۱۹۳)۔

بالآخر سیدنا امام حسین نے کوئیوں کے لشکر کا تھام مقابلاً فرمایا۔ اپنے کثیر اتعداد بجا ہیوں،  
جگ کے گلزار اور بھرا ہیوں کی شہادت کا منظر اپنی مبارک آنکھوں سے دیکھ کر کھنے کے باوجود سیدنا امام  
حسین صبر و استقامت کا سکر تھے۔ ہمت و شجاعت کی وہ مثال قائم فرمائی کہ جس طرف بھی آپ  
بڑھتا تھا آپ دشمنوں کو گا جرمولی کی طرح کانتے چھے جاتے تھے۔ جب لا تعداد کوئیوں کو گھائل کر پکڑے تو  
کوئیوں نے سوچا کہ اس سے پہنچے کہ یہ فرد واحد ہم بزاروں کا خون کرنا اسلیں کر جملہ کرتا چاہیے۔ چنانچہ

ان سب نے یک بارگی تیرہوں کی برسات کر دی۔ سیدنا امام حسینؑ نے جام شہادت نوش فرمایا اور آپ کا جسم اطہرؑ کی پشت سے زمین پر آگیا۔ سنان بن عمرو، یاشاید خولی بن یزید، یاشاید شر بن ذی الجوش نے آگے ہڑھ کر آپؑ کے سر مبارک کوتن سے جدا کر دیا (البدایہ والنہایہ جلد ۸ صفحہ ۱۹۵)۔

سیدنا امام حسینؑ نے دش محروم سن ۲۱ جمعہ کے دن شہادت پائی۔ آپ کی عمر شریف چھین سال پانچ ماہ پانچ دن تھی۔ کربلا میں سیدنا امام حسینؑ کے بہتر ساقی شہید ہوئے جبکہ یزیدی فوج کے اخواں افراد قتل ہوئے (البدایہ والنہایہ جلد ۸ صفحہ ۱۹۷)۔

میدان کر بلائے بیج کر آنے والوں میں صرف ایک نوجوان حضرت سیدنا امام زین العابدینؑ تھے جو طبیعت مبارک کی ناسازی کی وجہ سے جنگ میں شریک نہ ہو سکے تھے۔ باقی سب اہل بیت اطہار خواتین تھیں۔ جن میں حضرت سید زین رب رضی اللہ عنہا کا نام نہیں اس کرامی سر نہست ہے۔ آپ سیدنا امام حسینؑ کی تنگی بہن تھیں۔

#### واقعہ کربلا کے بعد:

اپنے زیاد نے آپ کے سر مبارک کو کوفہ کے بازار میں پھرایا۔ کوفہ کے شیعوں نے رو رود کر کھرام برپا کر دیا۔ شیعوں کی اپنی کتابوں میں لکھا ہے کہ کوفہ والوں کو روتا ہوا دیکھ کر سیدنا امام زین العابدینؑ نے فرمایا کہ ان ہلواء یہ کون علینا فمن قتلنا غیرہم یعنی یہ سب خود ہی ہمارے قاتل ہیں اور خود ہی ہم پر رور ہے ہیں (احتجاج طبری جلد ۲ صفحہ ۲۹)۔

حضرت سیدہ طاہرہ نب صلوات اللہ علیہ جدہ و علیہ نے فرمایا کہ تم لوگ میرے بھائی کو روتے ہو؟ ایسا ہی کی۔ رہتے رہو۔ تمہیں روتے رہنے کی کھلی چھٹی ہے۔ کثرت سے رہنا اور کم ہنسنا۔ یقیناً تم روکر اپنے کا ناپن چھپا رہے ہو۔ جب کہ یہ بے عذتی تہار امقدار ہیں پچھلی ہے۔ تم آخری نبی کے لخت جگر کے قتل کا داعی آنسوؤں سے کیسے دھمکتے ہو جو رسالت کا خزانہ ہے اور اہل جنت کے جوانوں کا سردار ہے (احتجاج طبری جلد ۲ صفحہ ۳۰)۔ اسی طرح شیعہ کی کتاب مجلس المؤمنین میں لکھا ہے کہ کوفہ کے لوگ

شیعہ تھے ( مجلس المؤمنین جلد اسٹریچی ۵۶)۔

اس کے بعد ان زیادتے آپ ﷺ کے سر مبارک کو ایران اہل بیت کے ساتھ شرکی گجرانی میں بزید کے پاس شام بیٹھ دیا۔ بزید نے جب سرمبارک کو دیکھا تو، بہت رویا اور اپنے منہ پر طماقچے مارے (شیعوں کی اپنی معجزہ کتاب جلاء المیون صفحہ ۲۲۵)۔

سیدنا امام حسین علیہ السلام کی شہادت پر بزید روایا اور آپ کے قاتلوں پر لعنت بھی (البدایہ والثہایہ جلد ۸ صفحہ ۱۹۹)۔

بزید نے اہل بیت اطہار کی مقدس خواتین رضی اللہ عنہم کو اپنے گردواراً الخانہ میں بھیجا۔ بزید کے گھر کی خواتین نے ان کا استقبال کیا اور بزید کے گھر والوں نے تین دن تک روئے دھونے اور نوحہ کرنے کا سلسلہ چاری رکھا (البدایہ والثہایہ جلد ۸ صفحہ ۲۰۲)۔

ان تمام بیانات سے معلوم ہوا کہ امام حسین علیہ السلام کے قاتل بھی شیعہ تھے اور ما تم کی ابتداء کرنے والے بھی شیعہ تھے اور ان ما تم کرنے والوں میں بزید اور اس کا خاندان بھی شامل تھا۔ اب اگر امام حسین علیہ السلام کے غم میں روئے یا ما تم کرنے سے بخشنش ہو جاتی ہے تو پھر بخشنش کا سر پیغامبکیت کو فیوں کو بھی مل جائے گا اور بزید کو بھی مل جائے گا۔ بزید نے آپ ﷺ کے سرمبارک کو اور اہل بیت اطہار تھم الرضوان کو مدینہ شریف میں اپنے نائب عمر و بن سعید کے پاس بھیجا اور اس نے سرمبارک کو فن دے کر جنت الیقح میں سیدۃ النساء قاطنة الزہراء رضی اللہ عنہا کے پہلو میں دفن کر دیا (طبقات ابن حجر جلد ۵ صفحہ ۲۷۴، البدایہ والثہایہ جلد ۸ صفحہ ۲۱۱)۔ گویا دھرمبارک کر بیا میں اور سرمبارک مدینہ منورہ میں دفن ہے۔

سیدنا امام حسین علیہ السلام کی شہادت کے بعد مدینہ شریف کے لوگوں نے بزید کے خلاف بغاوت کر دی۔ مدینہ شریف کے لوگوں نے کہا کہ ہم نے بزید کی اطاعت کو اس طرح اتنا کر پھینک دیا ہے جس طرح یہ جوتا۔ یہاں تک کہ ایک جگہ پر جتوں کا ڈھیر لگ گیا۔ بزید کی فوج نے بے حیائی کی انتہا کر دی۔ امام زہری رحمۃ اللہ علیہ کا بیان ہے کہ بزید کی فوج نے سات سو صحابہ کرام کو شہید کر دیا جن میں مجاہدین اور انصار شامل تھے اور ان کے علاوہ وسی ہزار موالي، آزاد اور غلام تا بیعنی شہید کر دیے جنہیں

میں نہیں پہچانتا (البدا و النها جلد ۸ صفحہ ۲۲۹)۔

تاریخ کی کتابوں میں اس واقعہ کو حرہ کے نام سے یاد کیا جاتا ہے اور اس میں کوئی شک نہیں کہ یہ واقعہ کربلا کے واقعہ سے بھی بڑھ کر ظالمانہ ہے۔ اور یہ واقعہ صحابہ کرام علیہم السلام ارضیوں کی عظمت اور اہل بیت سے ان کی محبت کا منہ بولتا ثبوت ہے۔

ما تم کی ابتداء: سیدنا امام حسینؑ نے اپنی شہادت سے پہلے وصیت فرمائی تھی کہ میری شہادت کے بعد ما تم نہ کیا جائے (البدا و النها جلد ۸ صفحہ ۱۸۵)۔

آپ پڑھ چکے ہیں کہ ما تم کی ابتداء یہ ہے اور اس کے اہل خانہ کی طرف سے اسی وقت کروی گئی تھی، لیکن بعد میں ما تم کو باقاعدہ مذہبی عبادت کے طور پر ایک شیعہ حکمران معز الدولہ نے بغداد میں سن ۳۵۲ میں رانجی کیا اور دس مردم کو بازار بند کر کے ما تم کرنے اور منہ پر طلاقچے مارنے کا حکم دیا۔ اور شیعہ کی خواتین کو چہرے پر کالک لئے، سینہ کو بیل اور نوجہ کرنے کا حکم دیا۔ اہل سنت ان لوگوں کو منع کرنے میں کامیاب نہ ہو سکے اس لیے کہ حکمران شیعہ تھا (شیعوں کی کتاب تفسی لالہ اہل جلد اصلح صفحہ ۲۵۲، تتمہ التفسی صفحہ ۱۳۹ اور اہل سنت کی کتاب البدا و النها جلد ۱ صفحہ ۲۲۰)۔

صرف رونا جائز ہے یا نہیں؟

بعض عوام یہ سمجھتے ہیں کہ صرف ما تم کرنا ہی منع ہے۔ اُنکے خیال میں رونے دھونے کی حد تک غم حسین مانا جائز بلکہ کارثو اپ اور بخشش کا ذریعہ ہے۔ اسکا جواب اچھی طرح سمجھ لیجئے۔

کسی پیارے کی وفات پر وقتی طور پر رونا جانا محبت اور حرم کے جذبے کا نتیجہ ہے اور یہ بالکل درست اور جائز ہے۔ سبی وہ روتا ہے جس کی احادیث میں صاف اجازت موجود ہے خواہ فوت ہونے والا کوئی بھی ہو۔ لیکن ہر سال کے بعد وہ نے رکانے بیٹھ جانا ایک عجیب حرکت ہے یہ کام نہ اپنوں کے حق میں جائز ہے اور وہ درودوں کے حق میں۔ اس دنیا میں ہر کسی کے نکن بھائی، ماں باپ، اولاد اور رشتہ دار فوت ہوتے رہتے ہیں، مرشد اور استاد فوت ہوتے رہتے ہیں، ان سب کے لیے ایصال ثواب کا سلسلہ زندگی بھر جاری رہتا ہے مگر سال کے سال رو نے کا دھندا نہیں کیا جاتا۔

وادعہ جرہ میں مدینہ منورہ میں سات سو صحابہ کرام علیہم الرضوان کا قتل عام ہوا۔ حضرت مولانا علیؒ کو رمضان شریف میں بھوکے پیاسے شہید کر دیا گیا۔ حضرت عثمان غنیؓ کو چالیس دن تک ان کے گھر میں محصور کر کے اور ان کا پانی بند کر کے پیاس کی حالت میں شہید کر دیا گیا۔ حضرت عمر فاروق علیؓ کو مسجد بنوی میں نماز پڑھتے ہوئے چھرمار کر شہید کر دیا گیا۔ خلیم کی یہ داستانیں ایک سے بلاہ کر ایک ہیں۔ ان میں سے کسی ایک کے موقع پر ہم سال کے سال نامام کرتے ہیں اور نہ روتے ہیں۔

سب کچھ چھوڑ یے۔ احادیث میں آتا ہے کہ دنیا کا سب سے تاریک دن وہ تھا جس دن حبیب کریمؐ اس دنیا سے رخصت ہوئے۔ اگر ہر سال غم منانا اور رونار لانا چاہزہ ہوتا تو اللہ کی عظمت کی قسم رائج الادل کو ہر سال اس دنیا میں کہرا م برپا ہو جایا کرتا۔ اب ہم ہر سال میلان مصطفیؐ کی خوشی تو ضرور مناتے ہیں مگر یعنی اسی دن (سو موادر کو) حضور نبی کریمؐ کا وصال شریف بھی ہوا تھا ہم اس کی وجہ سے نامام کرتے ہیں اور نہ ہی صرف روتے ہیں۔

اہل سنت پر امام حسینؑ سے عدم محبت کا الزام لگانے والے غور کریں کہ اہل سنت کی مصطفیٰ کریمؐ کے ساتھ محبت کو تو کوئی مانی کا لال چلتی نہیں کر سکتا۔ آخر حضور کے وصال کے موقع پر اہل سنت کیوں نہیں روتے؟ یہاں سے بات لکھ کر سامنے آجائی ہے کہ ہر سال رونے الگ جانا واقعی ایک نامحقول اور غیر شرعی حرست ہے اور جو لوگ سنی کھلانے کے باوجود ہر سال یہ دھندا کرتے ہیں انہیں روافض کا یہ لکھ پکا ہے۔ اللہ کے پیاروں کا طریقہ توبہ ہے کہ پیاروں کی نیتن وفات کے دن بھی صبر و تحمل سے کام لیتے ہیں اور آنسوؤں پر بھی کنٹروں رکھنے کی پوری کوشش کرتے ہیں۔ ہاں البتہ اختیار آنسوکل آیک الگ بات ہے۔

مولانا علیؒ محبوب کریمؐ کو نسل دے رہے تھے اور فرمائے تھے: یا رسول اللہ میرے ماں ہاپ آپ پر فدا ہوں۔ آپ کی وفات سے ہمدردیت، غیب کی ہاتوں اور آسانی کی خروں سے محروم ہو گئے ہیں۔ اس مصیبت کے سامنے دوسری تمام مشکلات آسان نظر آ رہی ہیں اور ہر شخص اس غم میں ہر ابرا کا شریک ہے۔ اگر آپ نے ہمیں صبر کا حکم نہ دیا ہوتا اور بے تابی سے منع نہ فرمایا ہوتا تو ہم آپ پر رور و کر

اپنی آنکھوں کا سارا پانی ختم کر دیجے۔ آپ سے جداگانہ کارروار اندو وہ بیش جمارے سینے میں رہے گا۔ آپ کے دکھ کے سامنے کسی دوسرے دکھ کی کوئی اوقات نہیں۔ کیا کریں، فوت ہونے والوں کو واپس نہیں بلایا جا سکتا اور موت کو واپس نہیں بھیجا جا سکتا۔ میرے والد پناہوں، اپنے رب کے پاس جا کر ہمیں یاد رکھنا اور خود بھی ہم پر نظر رکھنا (خیال بلا غصہ صفحہ ۲۳۶ مطبوعہ ایران اقیم)۔

اس خطبے کو بار بار پڑھیں۔ یہ خطبہ ہم نے تکمیل نقل کر دیا ہے۔ اس کے اول یا آخر سے کچھ نہیں چھوڑا۔ اس خطبے سے صاف معلوم ہو رہا ہے کہ مولا علی شیر خدا ہم نے محظوظ کی میں وفات کے موقع پر بھی آنسوؤں پر کنٹرول رکھا ہے۔ چہ جائیکہ ہر سال کے بعد دوبارہ رونے وھونے کا کام شروع کر دیا جائے۔

حبيبِ کریم ﷺ نے فرمایا: تَحْفَةُ الْمُؤْمِنِ الْمَوْتُ يَعْنِي موتِ مُومِنٍ كَمَا لَيْتَ تَحْذِي  
ہے (مشکوٰۃ صفحہ ۱۲۰)۔ آپ خود سوچیے کہ جب سادہ ہی موتِ مومن کے لیے تھذہ ہے تو پھر شہادت کی موت کتنا بڑا تھذہ اور کتنا بڑا اعزاز ہو گی اور شہید ہونے والے اس پر کس قدر مسرور اور مظلوم ہوں گے۔ محظوظ کریم ﷺ فرماتے ہیں: وَالَّذِي نَفَسَى بِنَدْهٖ لَوْدَثَ أَنْ أُفْتَلَ فِي سَبِيلِ اللَّهِ، ثُمَّ أَخْيَا ثُمَّ أُفْتَلَ، ثُمَّ أَخْيَا ثُمَّ أُفْتَلَ، ثُمَّ أَخْيَا ثُمَّ أُفْتَلَ يعنی اللہ کی قسم میری یہ دلی خواہش ہے کہ میں اللہ کی راہ میں شہید کر دیا جاؤں، پھر زندہ کیا جاؤں پھر شہید کر دیا جاؤں، پھر زندہ کیا جاؤں پھر شہید کر دیا جاؤں، پھر زندہ کیا جاؤں پھر شہید کر دیا جاؤں (مسلم، بخاری، المستند صفحہ ۲۳۵)۔ یہ ہے اس مقدس اہستی کا فرمان۔ جس نے اپنے ماتھوں سے گلتان زہرا کی آب یاری کی اور اہل بیت کی تربیت پر زور بیوت سرف کیا۔ خاندان بیوت کو شہادت کے ان فضائل کا دوسروں سے زیادہ علم تھا۔ پھر انہوں نے اپنی شہادت یا اپنے پیاروں کی شہادت پر کیوں نہ فخر کیا ہو گا اور انہوں نے کیوں کر اتم کیا ہو گا اور کیوں کر ہر سال رونے کی تعلیم دی ہو گی؟

اہل سنت کا طریقہ:

اہل سنت و جماعت کے نزدیک جس طرح تمام صحابہ، اہل بیت اور دیگر اولیاء کرام کی سیرت

اور احوال کے لیے جلے منعقد کرتا اور عرس میانا چاہئے بلکہ منتخب اور ثواب کا کام ہے اسی طرح سیدنا امام حسین علیہ السلام اور شہداء کر بنا کی پاد میں مخالف کا انعقاد بھی نہایت پسندیدہ ہے۔

**تذکرۃ الصالحین** کفارۃ للسیمات اللہ کے پیاروں کی یادگنیوں کا کفاروں ہے۔ اس دوران اگر کسی کو اتفاقی روٹا آجائے تو ایسے روٹے میں کوئی قباحت نہیں۔ لیکن تکلف کے ساتھ جان بوجہ کر رونے والے کی کوشش کرنا اور زبردستی رلانے والے قصے گھڑ گھڑ کر بیان کرنا اور اس رونے کو کار ثواب سمجھتے ہوئے رونے دھونے کی مجالس یا مجالس عزاء قائم کرنا اور پھر ہر سال کے بعد رونے یعنی جانا اسلام میں بے صبری اور خدا سے دوری کو فروغ دینے کے متراوف ہے۔ ایسی حرکتوں سے جہاد سے انفرت پیدا ہوتی ہے اور بغیر مسلموں کے سامنے اسلام کی بدناہی اور رسوانی ہوتی ہے۔ دور کی یہ اس طرح رونے سے اگر کسی کی بخشش ہو جاتی ہو تو ان رونے والوں میں یزید بھی شامل تھا۔ اگر یزید آنسو بھانے اور اپنے منہ پر طمثیجے مارنے کے باوجود بد بخت ہے تو یقین رکھیے کہ اللہ اور اسکے رسول ﷺ کی اطاعت اور سیدنا امام حسین علیہ السلام کی تمام محاب و اہل بیت علیہم الرضوان کی غلامی کے بغیر حسین کا ذہنیگ پکھ کام نہ دے گا۔ اسلام ایک شجیدہ دین ہے اور ایسی چیزوں پر حکومت مداران تعالیٰ میں سے پاک ہے۔

حضرت مولانا شاہ احمد رضا خاں محدث بریلوی رحمۃ اللہ علیہ فرماتے ہیں۔

آج کل واقعہ شہادت بیان کرتے وقت اکثر یہ سروپا اور جھوٹی روایات کو بیان کیا جاتا ہے۔ اسکی مجالس میں چنان مطلقاً حرام اور ناجائز ہے۔ اور اگر واقعہ شہادت بیان کرنے کا مقصد غم پر دوری اور زبردستی کا رد نادھوڑا ہو تو یہ نیت بھی شرعاً نجیب ہے۔ غم اگر ہو بھی تو اسے دل سے دور کرنے کا حکم ہے۔ نہ یہ کہ غم سرے سے ہوئی نہیں اور حرم کے بخوبی میں اپنے اور زبردستی غم لا گو کر کے تکلف سے کام لے کر رونے کی کوشش کی جائے یا رونے دھونے کو عبادت سمجھا جائے۔ یہ سب روانش کی بدترین بدعات ہیں۔ اہل حسن پر لازم ہے کہ ان چیزوں سے فیکر کے رہیں۔ اللہ کی قسم اگر اس رونے دھونے میں کوئی خوبی ہوتی تو حضور پر نور سید عالم ﷺ کی وفات شریف پر غم کرنا اور رونا ہم پر سب سے زیادہ لازم ہوتا۔ دیکھو! سرکار دو عالم ﷺ کی ولادت اور وفات ایک ہی مبنی میں ہوئی لیکن علماء کرام نے ولادت شریف پر

خوشنامانہ پسند فرمایا ہے اور وفات شریف پر غم منانہ جائز نہیں سمجھا (رسالہ تعزیہ داری صفحہ ۵ از قاضی بریلوی رحمۃ اللہ علیہ بالتمہیل)۔  
خطیبوں سے گذارش:

ہمارے بعض خطیب حضرات نے بھی روئے رلانے کا وضندا شروع کر رکھا ہے اور اپنی تقریر میں رنگ بھرنے کے لیے شیعہ کی روایات کو ہر بڑے جوش و خروش کے ساتھ بیان کرتے رہے ہیں۔ یہ ایک افسوسناک حقیقت ہے کہ اس بیت اطہار علیہم الرضوان کی طرف بے شمار اقوال گھر کے مولانا علیؒ کی طرف منسوب کر کے بیان کیا جاتا رہا ہے۔ بے شمار اقوال گھر کے مولانا علیؒ کی طرف منسوب کردیے گے۔ چنانچہ امام محمد بن سیرین علیہ الرحمہ فرماتے ہیں کہ ان اکثر مایروی عن علیؒ الکذب یعنی حضرت علیؓ کی طرف منسوب کی جانے والی اکثر باتیں جھوٹی ہوتی ہیں (بخاری جلد اسفحہ ۵۲۹)۔ اسی طرح تیکی آڑ میں تمام آخرالاہ بیت کی طرف جھوٹ منسوب کیے گئے ہیں۔

چنانچہ حضرت امام حضرت صادق علیہ السلام فرماتے ہیں کہ لوگ ہمارے ہارے میں جھوٹی باتیں گھرنے پر عاشق ہو چکے ہیں۔ انہوں نے یوں سمجھ رکھا ہے کہ اللہ تعالیٰ نے جھوٹ بولنے والوں پر فرض کر رکھا ہے اور اللہ تعالیٰ نے ان کو سیکی وضندا سونپا ہوا ہے۔ میں ان میں سے کسی شخص کو اندر بیٹھ کر ایک حدیث بتاتا ہوں تو وہ باہر جا کر اسکو درسرے معاملی میں ڈھال لیتا ہے (شیعہ کی کتاب رجال کشی صفحہ ۱۲۲)۔

جھوٹ کے اسی سلطے کی کمزی کر بدل کے حالات و واقعات ہیں جنہیں لوگ اس طرح بیان کرتے ہیں جیسے وہ خود موقع پر موجود تھے۔ حالانکہ کربلا سے بچ کر آنے والے سیدنا امام زین العابدین علیہ السلام کے علاوہ کوئی شخص کربلا کے صحیح حالات بیان نہیں کر سکتا۔ اب بیت کی خواتین پر وہ میں تھیں۔ امام زین العابدین کی طبیعت مبارکہ نہ ساز تھی۔ باقی سب حضرات شہید ہو گئے۔ اب اس واقعہ کو کسی حد تک یا تو امام زین العابدین علیہ السلام فرمائے ہیں یا پھر امام حسین علیہ السلام کے حق اور دشمن بیان کر سکتے ہیں۔

عصر حاضر کے بعض اہل سنت مصنفوں نے بھی اپنی کتابوں میں ہر کجی پکی روایت کو لکھ دیا ہے۔ ان حضرات سے درخواست ہے کہ تحقیق سے کام بھیجیے۔ اس موضوع پر نہایت معجزہ اور مستند اقوال پر

اعتماد فرمائیے اور ماتحت انداز سے گریز کیجیے۔ خصوصاً خاک کر بلا اور اوراق غم جیسی کتابوں سے محققین کو دور رہنا چاہیے۔ بعض خطب کہتے پھرتے ہیں کہ اخداون سال کی عمر میں حضرت امام حسینؑ کے جنم مبارک پر ایک ہال بھی سفید نہیں تھا۔ مگر جیسے ہی سیدنا علی اصغرؓ پہلی گرون سے تیر کھینچا تو سارے کے سارے بال سفید ہو گئے۔ خطبیوں کی یہ ماتحتی حقیقی دین سے بالکل دور اور بیکار ہے۔ شیخ بخاری میں حدیث ہے کہ حضرت امام حسینؑ کا سر مبارک جب کاٹ کر ابن زیاد کے پاس لاایا گیا تو آپ کے بالوں پر سیاہ خضاب لگا ہوا تھا و کان مخصوصاً بالو مسمة (بخاری جلد اصغر ۵۳۰)۔ اس سے پہلے چنان ہے کہ آپ کے ہال مبارک پہلے ہی سفید تھے۔

بعض کہتے پھرتے ہیں کہ مررج البحرين۔ سے مراد مولا علی اور سید و فاطمہ رضی اللہ عنہما ہیں اور اللزلز والمرجان سے مراد حسینؑ کریمین علیہما الرضوان ہیں۔ حالانکہ مررج البحرين سے آگے بیہمہ اسرار خلیفیت کے الفاظ بھی موجود ہیں۔ علامہ ابن تیمیہ نے لکھا ہے کہ یہ تفسیر شیعوں نے گزری ہے (مقدمہ تفسیر ابن تیمیہ صفحہ ۲۹)۔ علامہ جلال الدین سیوطی رحمۃ اللہ علیہ فرماتے ہیں کہ یہ جاہلۃ تاویل ہے جو شیعوں نے کی ہے (الاتقان جلد اصغر صفحہ ۱۸۰)۔ ملکی قاری علی الرحد نے لکھا ہے کہ مررج البحرين اور اللزلز والمرجان کی یہ تاویل شیعوں ہے جاہل اور احتجز لوگوں کا کام ہے فائدہ من تاویل الجہله والحمد لله کالرافضل (مرقاۃ جلد اصغر صفحہ ۲۹۲)۔

عوام اہل سنت سے درخواست ہے کہ دسویں محروم کے دن شہداء کر بلا کے لیے قرآن خوانی کیجیے۔ درود شریف، استغفار اور کلمہ طیبہ پڑھ پڑھ کر ایصال ثواب کیجیے۔ شہداء کی طرف سے کھانے پینے کی چیزوں خیرات کیجیے۔ امام پاکؑ کا ذکر خیر سنت کے لیے اہل سنت کی حاضر میں جایا کیجیے۔ اس مقصد کے لیے شیعوں کی مجلس عزا میں جانا ایمان کی تباہی ہے۔ حسین ہمارے ہیں اور ہم حسین کے ہیں۔ کسی دوسرے کو محبت حسین کا تھیکیدار مت کیجیے۔

علیٰ جده و ابید و اخید و علیہ الصلوٰۃ والسلام

واقعہ کر بلا سے ملنے والے اس باقی:

- 1۔ سیدنا امام حسین علیہ السلام نے خلفاء راشدین علیہم السلام کی مخالفت نکی اور یزید کی مخالفت کی۔ اس سے یہ سبق ملتا ہے کہ اہل حق کے ساتھ تعاون کرنا چاہیے اور اہل باطل کے ساتھ تعاون نہیں کرنا چاہیے۔
- 2۔ سیدنا امام حسین علیہ السلام نے صحابہ کرام علیہم السلام سے مشورہ لیا اور راستے میں اپنے ساتھیوں سے بھی مشورہ لیا۔ اس سے سبق ملتا ہے کہ اہم کام سرانجام دینے کے لیے مشورہ کر لینا چاہیے۔
- 3۔ سیدنا امام حسین علیہ السلام نے یزید کا مقابلہ کیا اور باقی صحابہ علیہم السلام نے رخصت پر عمل فرمایا۔ اس سے ہمیں یہ سبق ملتا ہے کہ جتنا کسی کا زر تیرا ہوا تو اسی اس پر ذمہ داری عائد ہوتی ہے۔
- 4۔ سیدنا امام حسین علیہ السلام کا حرمن شریطین میں جگ کرنے کی بجائے کوفہ چلے جانا ہمیں یہ سبق دلتا ہے کہ حرمن شریطین کی بے ادبی سخت منع ہے۔
- 5۔ آپ علیہ السلام نے مختلف تجویزیں پیش فرمائے اور پہلی ہر گز نہیں کرنی چاہیے۔ اس سے ہمیں سبق ملتا ہے کہ مسلمانوں کے خلاف جنگ سے گریز کرنا چاہیے اور پہلی ہر گز نہیں کرنی چاہیے۔
- 6۔ سیدنا امام حسین علیہ السلام نے میدان کربلا میں نہایت صبر و تحمل کا مظاہر فرمایا۔ اپنے پیاروں کو شہید ہوتا دیکھ کر بھی ماقوم اور نوحیں کیا۔ حتیٰ کہ اس بیت کی خاتمی علیہم السلام نے بھی صبر کارہن نہیں چھوڑا۔ اس سے ہمیں سبق ملتا ہے کہ اللہ کریم کی طرف سے آنے والے امتحانوں پر صبر کرنا چاہیے اور کسی قسم کا داؤ یا یا ما تم نہیں کرنا چاہیے۔ جو کامل ہوتے ہیں وہ رضا بر راضی رہتے ہیں۔
- 7۔ سیدنا امام حسین علیہ السلام اور ان کے ساتھی رات کوڈ کرو عبادت میں مصروف رہے اور میں میدان جنگ میں بھی نمازوں کی اور کھانے اس سے ہمیں یہ سبق ملتا ہے کہ مشکل وقت میں اللہ کریم جل جلال جدہ کو کثرت سے یاد کرنا چاہیے اور ہر حال میں نمازوں کی پابندی کرنی چاہیے۔

اللّٰهُمَّ صَلِّ عَلٰى سَيِّدِنَا وَمَوْلَانَا مُحَمَّدٍ وَعَلٰى آلِهٖ وَعَلٰى تَعْرِيفِهٖ

وَصَحْبِهِ وَأَزْوَاجِهِ وَاحْجَابِهِ وَسَلِّمْ



# کچھ علم حدیث کے بارے میں

ابو اسامہ ظفر القادری بکھر وی ☆

حضور اکرم نور مجسم شفیع المذہبین خاتم النبیین حضرت محمد مصطفیٰ احمد مجتبیؑ علیہ السلام زمین پر تجاوہ ہستی ہیں جن کی طرف تاقیامت ہدایت کیلئے رجوع کیا جاتا رہے گا۔ حضور ﷺ کے توسط سے یہیں اللہ تعالیٰ عزوجل کی آخری کتاب فی۔ اور آپؐ ہی کے اسودہ حدت سے یہ متعین ہوا کہ اللہ تعالیٰ کو انسانوں سے کیا طرزِ عمل مطلوب ہے۔ یہ اسودہ حدت اصطلاحی مضموم میں سنت کہلاتا ہے۔ جو قرآن مجید کے ساتھ دین کا دوسرا ماض ذہن ہے۔ حضور ﷺ اس مرکزی حدیث کا تقاضا ہے کہ آپؐ کو ہدایت کا سرچشہ مان کر جملہ امور میں آپؐ کی سنت سے رجوع کیا جائے۔ آپؐ ﷺ سے اسی تعلق کی بنا پر حدیث کا وہ عظیم الشان علم وجود میں آیا جو مسلمانوں کا طرہ امتیاز ہے۔

مسلمان اہل علم اس بات سے کبھی غافل نہیں رہے کہ کسی قول یا فعل کی حضور ﷺ کی طرف نسبت میں کیا نہ کیسیں ہیں۔ اسیلے انہوں نے اس بات کی ہر ممکن کوشش کی کہ اس انتساب کو ہمکہ حد تک ہرٹک دشہ سے بالآخر بنا دیا جائے۔ ان کی اخیں کوششوں کا حاصل حدیث کے دو علمون ہیں جن میں ایک طرف روایت کے پیارے متعین کیے گئے تو دوسری طرف اماء ارجال کا علم وجود میں آیا جس کے تحت ان تمام لوگوں کے احوال مرتب کیے گئے جو کسی طرح بھی روایت حدیث سے متعلق تھے۔ علم دیانت، حسب بذنب ہر زاویے سے ان خواتین و حضرات کے درجات کا تھیں کیا گیا۔ جن کی بنیاد پر روایت کی صحت یا عدم صحت کے بارے میں حکم لگایا جاسکتا ہے۔ روایت کو پر کھنے کا یہ عمل مسلمان محدثین کی غیر معلوم کاوشوں کے نتیجے میں ایک نہایت اعلیٰ دارفعِ عصیٰ مقیٰ منسک بہنچا۔ آج ہر عصر کی طرح اس کی اپنی اصطلاحیں ہیں اور اپنی زبان۔

کوئی علم جب اس سطح پر بہتی جاتا ہے تو فہم عام کے لیے وہ شرح و مصادر کا محضان ہوتا ہے۔ یوں لغات اور تشریع للزوجر کی ضرورت چیز آتی ہے۔ ہمارے دین کی بنیاد قرآن کریم اور سنت نبوی ﷺ پر ہے اور یہ اللہ تعالیٰ کا بہت بڑا احسان ہے کہ اس نے دونوں بنیادوں کی حفاظت کا ذمہ خود لیا ہے۔ قرآن کریم کے بارے میں تو ارشاد باری تعالیٰ کی وضاحت موجود ہے।

إِنَّا نَخْنُ نَرْزَلُنَا الْذَّكْرَ وَإِنَّا لَهُ لَحَفِظُونَ۔ (سورۃ الْجَمَارَۃ نمبر ۹) ترجمہ: ہم ہی نے اس قرآن کو نازل کیا اور ہم ہی اس کے مخالف ہیں۔ اسی طرح ناطق رسول کو بھی وہی قرار دیا گی۔ قرآن کریم میں ہے!

وَمَا يَنْسَطِقُ عَنِ الْهُوَى إِنْ هُوَ وَحْيٌ يُوَحَّىٌ۔ (سورۃ الْجَمَارَۃ نمبر ۳، ۲) ترجمہ: اور وہ اپنی خواہش سے بات کہتے ہیں وہ تو وہی ہے جو اس باری تعالیٰ جاتی ہے۔

امام احمد بن حسین علیہ تسلیتی رحمۃ اللہ علیہ فرماتے ہیں؟ "سنت اللہ تعالیٰ کے فرمان کے قائم مقام ہے"۔ (مقتاح الجیوں ص ۲۳) جیسا کہ ارشاد باری تعالیٰ ہے!

وَأَنْزَلْنَا إِلَيْكَ الْذَّكْرَ لِبَيْنِ النَّاسِ مَا نَرْزَلَ إِلَيْهِمْ وَلَغَلَّهُمْ بِنَفْعِكُرْؤَنَ۔ (سورۃ الْأَنْعَلَ ۲۶) ترجمہ: یہ ذکر ہم نے آپکی طرف اتارا ہے کہ لوگوں کی جانب جو نازل فرمایا گیا ہے آپ اسے کھول کھول کر بیان کر دیں۔ اس طرح سنت بھی قرآن کے ساتھ ساتھ محفوظ ہے کیونکہ سنت بھی اس ذکر میں سے مانعہ ذکر ہے۔ سنت کی حفاظت کا سب سے اہم تھیجا رہندا ہے۔ سند کے بغیر حدیث کی حفاظت ممکن نہیں ہے۔ امام عبد اللہ بن مبارک رحمۃ اللہ علیہ کا فرمان ہے! "الاسناد عندي من الدين ولو لا الاستاد لقال من شاء ما شاء"۔ (محمد سعیج سلم شریف ص ۱۱) ترجمہ: میرے زویک سندوں کا حصہ ہے اور اگر سند نہ ہوتی تو جو چاہتا کہہ رہا۔

امام عبد اللہ الحنفی پوری مدد کرو ہا لاقول لقل کرنے کے بعد لکھتے ہیں! "اگر اسنادہ ہوئیں اور محمد شہزاد کرام ان کو طلب نہ کرتے اور کثرت سے یاد نہ رکھتے تو اسلام کی عالمیں مت جاتیں۔ جھوٹی احادیث گھڑلی جاتیں، اسناد حدیث کو اسٹ پائٹ کر دیا جاتا۔ اور اس طرح اہل بدعت غالب آ جاتے۔ کیونکہ اگر احادیث کو اسناد سے بے نیاز کر دیا جائے تو وہ، انکل بے بنیاد رہ جائیں گی"۔ (مرفی علوم الحدیث ص ۲)

رسول ﷺ کے فرمان و افعال کو اگر پوری صحت اور وقت نظر سے متعلق کرنا ہو تو لازم ہے کہ صحیح سند کو  
ٹھوڑا رکھا جائے اور صحت سند کے لیے ضروری ہے کہ وہ روایت تکہ اور عادل روایوں سے متعلق ہوتی ہوئی  
ہم تک پہنچے۔ اس لیے راقم اس مضمون کے اندر علم حدیث کے بارے میں بنیادی باتوں کو قرائیں (خاص  
و عام) اور دشائیں کرانے کی کوشش کرے گا۔

حدیث کے دو حصے ہوتے ہیں:

### (۱) سند حدیث یا روایت حدیث    (۲) متن حدیث

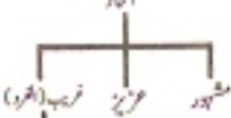
۱) سند حدیث: حدیث بیان کرنے والے روایان اس حصہ کو سند حدیث کہتے ہیں۔

۲) متن حدیث: جہاں پر روایان حدیث کا اختتام ہوتا ہے اور ”قال قال رسول ﷺ“ کا آغاز  
ہوتا ہے یہ حصہ متن حدیث کہلاتا ہے۔ کبھی ایک روایی حدیث بیان کرتا ہے تو یہ خبر واحد یا احادیث کیلئے  
ہے۔ محدثین کی اصطلاح میں متواتر سے مراد وہ حدیث ہے جسے اتنی کثیر تعداد نے روایت کیا ہو جس کا  
جھوٹ پر متعلق ہونا ممکن نہ ہو یعنی متواتر میں تعداد کی کثرت اور ان کا عادۃ جھوٹ پر متعلق ہونا محال ہو۔

### طرق روایت کے لفاظ سے تفہیم حدیث

#### حدیث

#### آمار



#### افراطی

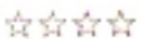
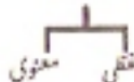
موجہ احادیث کے حوالے سے

تصویں احری کے حوالے سے

تصویں راوی کے حوالے سے

(جاری ہے)

#### متواتر



# کیا بیزید جنتی ہے؟

ابو اسامہ ظفر القاری بکھروی

بکھر عرصہ سے بعض لوگوں نے بیزید بن معاویہ کو جنتی ثابت کرنے کا پروپریگنڈ شروع کر دیا ہے اور اس کے لیے بخاری شریف کی حدیث سے استدلال کیا جاتا ہے۔ یوں بیزید کو امیر المؤمنین اور رحمۃ اللہ علیہ کہنے کی دلیل ہائی جاتی ہے۔ ابدا قارئین کرام کے سامنے اس حدیث سے متعلق گزارشات پیش خدمت ہیں۔

سب سے پہلے بخاری شریف کی حدیث ملاحظہ فرمائیے:

قال النبي ﷺ اول جيش من أهتم يغزوون مدينة فيصر مغفور لهم۔ ترجم: حضور نبی کریم ﷺ نے ارشاد فرمایا! امیر امت کا پہلا شکر قیصر دم کے شہر پر حملہ کرے گا اس کی مغفرت فرمادی گئی ہے۔

بخاری شریف کی درج زمیل حدیث سے بھی استدلال کیا جاتا ہے! ”قال محمود بن الربيع فحدثها قوماً فيهم أبو أيوب الانصارى صاحب رسول الله ﷺ في غزوته الأولى توفى فيها و بيزيد بن معاویة عليهما السلام بأرض الروم۔“ ترجم: حضرت محمود بن الربيع رضی اللہ عنہ نے ایک قوم کو حدیث بیان کی جس میں حضور ﷺ کے صحابی حضرت ابو ایوب انصاری رضی اللہ عنہ بھی تھے جو ارض روم کے غزوات میں انتقال فرمائے تھے اور بیزید بن معاویہ اس غزہ کا امیر تھا۔

جو اباؤ گذارش ہے کہ ان روایات سے بیزید کے جنتی ہونے کا استدلال کرتا ہے وہ جو دو سے باطل ہے:

۱) مغفرت کی بشارت والی حدیث میں قصہ نظریہ کے الفاظ کسی کتاب میں نہیں۔

۲) بشارت والی حدیث میں ہے کہ جو پہلا شکر قیصر دم کے شہر پر حملہ کرے گا وہ مغفور لهم ہو گا۔

۳) یہ بن معاویہ اس لٹکر میں شامل تھا جس میں حضرت ابو یوب النصاری رضی اللہ عنہ شامل تھے اور وہیں اُنکی وفات ہوئی۔

۴) یہ لٹکر آخری غزوہ کا تھا جو ۲۵ ہجری کو ہوا۔

۵) محمد بن نے اس کی شرح کرتے ہوئے کیا زید کو مغفور لہم میں شامل کیا؟

فیصر روم پر پہلا غزوہ اور بشارت مغفور لہم:

۱) حافظ ابن کثیر مشقی علیہ الرحمہ کھتے ہیں "۳۲ ہجری میں سیدنا معاویہ رضی اللہ عنہ نے بلاوروم پر چڑھائی کی۔ یہاں تک کہ قسطنطینیہ تک پہنچ گئے۔"

حافظ ابن کثیر دوسرے مقام پر لکھتے ہیں "اللْجَاجُ قَطْنَاطِينَيْهِ كَيْ جَلَّ سَيِّدَنَا أَمِيرَ معاوِيَهِ رضِيَ اللَّهُ عَنْهُ كَيْ اَمَارَتْ مِنْ ۲۲ ہجری میں ہوئی اور وہ خود اس سال لوگوں پر امیر تھے۔"

اسی طرح درج ذیل کتابوں میں بھی ہے کہ وہ غزوہ ۳۲ ہجری میں ہوا۔

۱) مظہم از ابن جوزی ۱۹/۵ ۲) تاریخ طبری ۳۰۳/۲ ۳) اصرار از امام ذہبی ۱/۲۲

۶) تاریخ اسلام امام ذہبی زید کی اُس وقت عمر قریب پا چھ سال تھی۔

امام ذہبی علیہ الرحمہ فرماتے ہیں "فِيهَا كَانَتْ وَقْعَةَ الْمُضِيقِ بِالْقُرْبِ مِنْ قَسْطَنْطِينِيَّةِ وَأَمِيرِهَا معاوِيَه"۔ اس کن میں مخفیں کا واقعہ ہوا جو کہ قسطنطینیہ کے قریب ہے اور اس کے امیر "معاویہ" رضی اللہ عنہ تھے۔ ۷) حضرت امیر معاویہ رضی اللہ عنہ نے یہ حملہ دور عثمان فی رضی اللہ عنہ میں کیا۔

۸) اس حدیث میں مدینۃ فیصر سے مراد "تمص" ہے نہ کہ قسطنطینیہ، بلہ بشارت مغفرت کے امین تمص پر حملہ کرنے والے مجاہدین ہیں۔ نہ کہ مجاہدین قسطنطینیہ۔ اور تمص پر حملہ ۱۵ ہجری میں ہوا۔ جو کہ حضرت عمر رضی اللہ عنہ کا دور خلافت تھا۔

حافظ ابن کثیر علیہ الرحمہ فرماتے ہیں "پندرہ ہجری میں حضرت عمر قاروق رضی اللہ عنہ نے حضرت ابو عبیدہ رضی اللہ عنہ کی قیادت میں ایک لٹکر تمص روانہ کیا اور بعد میں حضرت خالد بن ولید رضی اللہ عنہ بھی اس کے ساتھ شامل ہو گئے۔ سخت سرداروں کے موسم میں مسلمانوں نے تمص کامی صردہ کیا۔ سرداروں کے

افتتاحیہ مکح محاصرہ جاری رہا۔ بالآخر حضرت ابو عبید و رضی اللہ عنہ نے حصہ لیٹھ کر لیا۔ حضرت بالا جسی حضرت مقتدا رضی اللہ عنہم اور دیگر امراء کے ذریعے حضرت عمر رضی اللہ عنہ کے پاس لیٹھ کی خوشخبری اور خسروان کیا۔<sup>۷</sup>

شیخ الاسلام محمد صدر الصدوق نے بھی "بیہقی قصر" سے مراد "حص" لایا ہے فرماتے ہیں! "لیختے تجویز کنندہ کہ مراد "بیہقی قصر" مدینہ باشد کہ قیصر در آنجا بوروزی کر فرمودا یہ حدیث را آنحضرت و آں حص است کہ در آن وقت دارالملکت او بوروا اللہ اعلم"۔ بعض علماء کی رائے یہ ہے کہ شہر قصر سے مراد وہی شہر ہے کہ جہاں قیصر اس روز تھا جس روز حضور ﷺ نے یہ حدیث فرمائی اور یہ شہر حص تھا جو اس وقت قیصر کا دارالسلطنت تھا۔ واللہ اعلم۔<sup>۸</sup>

علامہ حافظ ابن حجر عسقلانی فرماتے ہیں! "وجوز بعضهم ان المراد بمدينه قيصر المدينة التي كان بها يوم قال النبي ﷺ ذلك المقالة وهي حمص وكانت دار مملكته اذا ذاك"۔ اور بعض علماء کے نزدیک مدینہ قصر سے مراد وہ شہر جہاں قیصر اس دن تھا۔ (عن جواس کا دارالسلطنت تھا) جس دن حضور ﷺ نے یہ فرمان فرمایا تھا وہ حصہ ہے جو اس وقت انکا دارالسلطنت تھا۔<sup>۹</sup> اس وقت ۱۵ اگسٹ میں بیزید پیدا ہی گئی تھیں ہوا تھا۔ بعض سوریین محدثین نے بیزید بن معاویہ کو اذل جسم کا امیر لکھا ہے۔ یہ کہا ہوا ہے کیونکہ وہ امیر بیزید بن فضال بن عبید تھے یہاں بیزید بن معاویہ کا نام راوی کی غلطی ہے۔

حافظ ابن کثیر مشقی علی الرحمہ فرماتے ہیں! "عمران بن اسلم کہتے ہیں کہ حضرت ابوالیوب الانصاری بھی ہمارے شکر میں شامل تھے۔ و کنا بالقدسیۃ و علی اہل مصر عقبہ بن عامر و علی اہل الشام رجل بزرگ این فضالہ این عبید"۔ اور اہم قطاطیہ میں تھے۔ اہل مصر پر عقبہ بن عامر اور اہل شام پر بیزید بن فضال بن عبید امیر تھے۔<sup>۱۰</sup>

شمن ابو راؤد کی یہ روایت بھی ملاحظہ ہوا! "حدَّثَنَا إِحْمَدُ بْنُ عُمَرٍو بْنَ السَّرْجَنَ أَبْنَى وَهَبَ نَبِيَّهُ عَنْ بَزِيدَ بْنِ أَبِي حَبِيبٍ عَنْ أَسْلَمَ أَبْنَى عُمَرَانَ قَالَ غَرَّوْنَا مِنْ

المدينة يزيد الفلسطيني وعلي الجماعة عبد الرحمن بن خالد بن وليد "۔ ابو عمران کا بیان ہے کہ ہم جہاد کرنے کیلئے مدینہ منورہ سے قسطنطینیہ کی طرف روانہ ہوئے اور پس سالار عبد الرحمن بن خالد بن ولید تھے۔ ۴۱

اس کے علاوہ ایک اور روایت بھی یہ اشارہ کرتی ہے کہ عبد الرحمن بن خالد بن ولید فکر کے امیر تھے:

"حدثنا مسعود بن منصور ثنا عبد الله بن وهب قال أخبرني عمر بن العمارث عن بكر بن الأشج عن ابن الأشج عن ابن تفلی قال غزو نامع عبد الرحمن بن خالد بن الولید فاتی باربعه اعلام من العدد فامرهم فقتلوا صبرا قال ابر داود قال لشاعر سعيد عن ابن وهب في هذا الحديث قال بالليل صبرا فيبلغ ذالك ابا ايوب الانصارى قال سمعت رسول الله ﷺ ينهى عن قتل الصبر فوالذى لفسى بيده لو كانت دجاجة هاصبر لها فيبلغ ذالك عبد الرحمن ابن خالد بن الوليد فاعنق اربع رقاب "۔ بکر بن اشج نے ابن تفلی سے سے روایت کی ہے کہ ہم نے عبد الرحمن بن خالد بن ولید کی معیت میں جہاد کیا تو دشمن کے چار قیدی لائے گئے جن کے متعلق آپ نے حکم دیا تو انہیں باندھ کر قتل کیا گیا۔ امام ابو داؤد نے فرمایا کہ سعید کے علاوہ رسول نے اب وہب کے واسطے سے یہ حدیث ہم سے بیان کرتے ہوئے فرمایا کہ باندھ کر تیروں کے ساتھ۔ جب یہ بات ابو یوب الانصاری رضی اللہ عنہ کو پہنچی تو انہوں نے فرمایا میں نے رسول ﷺ کو باندھ کر قتل کرنے سے منع فرماتے ہوئے سن۔ پس قسم ہے اس ذات کی جس کے قبیلے میں میری جان ہے اگر مرغی بھی ہو تو اسے نہ باندھوں گا۔ جب یہ بات عبد الرحمن بن خالد بن ولید کو پہنچی تو انہوں نے چار غلام آزاد کیے۔ ۴۲

بشارت والی حدیث اور محدثین: بشارت والی حدیث کی شرح کرتے ہوئے محدثین کرام نے اسح اور دو نوک الفاظ میں وضاحت فرمائی ہے کہ یہ قطعاً اس بشارت کا مصدقہ نہیں ہے اور مغفرت کوں سے بالکل خارج ہے۔ مگر افسوس کہ اکثر غیر مقدمین اور دیوبندی مکتبہ فکر کے علماء نے اس حدیث سے بھی باور کرایا ہے کہ یہ حقیقتی ہے اور اس پر مستقبل کتابیں لکھی ہیں۔ جیسے "رشید این رشید" نامی کتاب

پرانے دو نوں مکاتب فلک کے علماء کی تصدیقات میں۔ اسی طرح دیگر کئی کتب جو زید کو امیر المؤمنین اور رحمۃ اللہ علیہ ثابت کرنے کیلئے لکھی گئی ہیں۔ ان میں مدح شیخ کی ناکمل عبارات لکھ کر لوگوں کو دھوکہ دیا گیا ہے۔ مدح شیخ کی تصریحات ملاحظہ فرمائیے۔

”قوله قد اوجبوا فعلوا و جبت لهم به الجنة قوله مدینة قیصر ای ملک“

الروم قال قسطنطیانی کان اول من غزا مدینة قیصر یزید ابن معاویہ و جماعتہ من سادات الصحابة کا بن عمر و ابن عباس و ابن الزبیر و ابن ایوب انصاری و توفی بہا ابو ایوب الشہید و خمسین من المھجرة ائمہ کذا قاله فی الخیر الباری و فی الفتح قال المھلب فی هذا الحديث منقبة لمعاویہ لانه اول من غزا البحر و منقبة لولده لانه من غزا مدینة قیصر و تعقبه ابن التین و ابن المنیر بما حاصلہ انه لا یلزم من دخوله فی ذالک العموم ان لا یخرج بدلیل خاص اذ لا یختلف اهل العلم ان قوله مفقر لهم مشروط بان تکرلوا من اهل المغفرة حتی لو ازند واحد من غزا ها بعد ذالک لم یدخل فی ذالک العموم اتفاقاً فدل علی ان المراد مفقر لمن وجد شرط المغفرة فی منهم ”۔ ترجمہ: ”قوله قد اوجبوا“ ان کے لیے جنت واجب ہے۔ مدینہ قیصر ایک روم، قسطنطیانی فرماتے ہیں کہ سب سے پہلے مدینہ قیصر پر یزید، بن معاویہ نے جہاد کیا۔ اس کیاتھ سادات صحابہ کی ایک جماعت تھی۔ مثلاً حضرت ابن عمر، ابن عباس، ابن زبیر اور حضرت ابو ایوب انصاری رضی اللہ عنہما۔ اور آپ کا انتقال بھی ۵۲ھ میں ہیں پر ہوا۔ خیر الباری اور فتح الباری میں ہے کہ مھلب نے کہا کہ اس حدیث میں حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ کی منقبت ہے کیونکہ انہوں نے سب سے پہلے بھری لڑائی کی اور آپ کے بیٹے (یزید) کی منقبت ہے کہ اس نے قسطنطیانیہ میں جنگ کی اہن تین اور ابن منیر نے مھلب کا تعاقب کیا، اور انہوں نے کہا کہ اس عموم میں داخل ہونے سے یہ لازم نہیں آتا کہ وہ کسی دلیل خاص سے اس بشارت سے خارج نہ ہو سکے کیونکہ اہل علم کا اس میں ہرگز کوئی اختلاف نہیں کہ حضور ﷺ کا یقیناً المیت مغفرت کے ساتھ مشروط ہے حتیٰ کہ اگر ان (مجاهدین) میں سے کوئی

مرد ہو جائے تو وہ اس (بشارت) کے عوام سے ہرگز داخل نہیں ہو گا۔ پس ثابت ہوا کہ مخفون لحم کی بشارت انھی کیلئے ہے جن میں شرط مخفرت پائی جائے گی۔ ۱۲۔ علامہ قسطلانی نے بھی یہی کچھ لکھا اور مزید فرمایا کہ (یہ زید) بن امیر کی حیثت کی وجہ سے اس فرودہ پر گیا تھا۔ ۱۳۔ حافظ ابن حجر عسقلانی علی الرحم نے بھی تقریباً اسی بات کلمی ہے۔ ۱۴۔

علامہ پدر الدین بیٹھی علی الرحمہاں حدیث کی شرح میں فرماتے ہیں! ”وَكَانَ فِي ذَالِكَ الْجَنِّ  
ابن عَمَّار وَابْنُ عُمَرْ وَابْنُ زَبِيرْ وَأَبْوَابُ الْإِنْصَارِيَّ قَلْتُ إِلَّا ظَهَرَوْا نَهْلَاءَ  
السَّادَاتِ مِنَ الصَّحَّابَةِ كَانُوا مَعَ سَفِيَّانَ هَذَا فِيلْمٌ يَكُونُوا مَعَ يَزِيدَ لَانَّهُ لَمْ يَكُنْ أَهْلًا  
يَكُونُ هَوْلَاءَ السَّادَاتِ فِي خَدْمَتِهِ قَالَ الْمَهْلَبُ فِي هَذَا الْحَدِيثِ مَنْقَبَةً لِمُعَاوِيَةَ كَانَ  
أَوَّلَ مَنْ غَزَّ الْبَحْرَ وَمَنْقَبَةً لِوَلْدِهِ يَزِيدَ لَانَّهُ أَوَّلُ مَنْ غَزَّ مَدِينَةَ قِيَصَرَ قَلْتُ إِنِّي مَنْقَبَةُ  
لِيَزِيدَ وَحَالَهُ مَشْهُورٌ فَانْ قَلْتُ قَالَ مُحَمَّدٌ فِي حَقِّ هَذَا الْجَنِّ مَغْفُورٌ لَهُمْ قَلْتُ قَبْلَ لَا  
يَلْزَمُ مَنْ دَخَلَهُ فِي ذَالِكَ الْعُمُومَ أَنْ لَا يَخْرُجَ بَدْلِيلٍ خَاصٍ إِذَا يَخْتَلِفُ أَهْلُ الْعِلْمِ  
أَنْ قَوْلَهُ مُحَمَّدٌ مَغْفُورٌ لَهُمْ مُشْرُوطٌ بَانِ يَكُونُوا مِنْ أَهْلِ الْمَغْفِرَةِ حَتَّى لَوْ ارْتَدَ وَاحِدٌ  
مِنْ غَزَّا هَا بَعْدَ ذَالِكَ لَمْ يَدْخُلْ فِي ذَالِكَ الْعُمُومَ فَدَلِيلٌ عَلَى أَنَّ الْأَمْرَادَ مَغْفُورُ لَهُمْ لِمَنْ  
وَجَدَ شَرْطَ الْمَغْفِرَةِ مِنْهُمْ ”۔ ترجمہ اور اس لکھر میں ابن عباس، ابن عمر، ابن زبیر اور حضرت ابو  
ایوب انصاری رضی اللہ عنہم تھے۔ میں یہ کہتا ہوں یہ سادات صحابہ حضرت سفیان بن عوف رضی اللہ عنہ کی  
تیادیت میں تھے۔ نہ کہ یزید بن معاویہ کی سرکردگی میں کیونکہ یزید ہرگز اس قابل نہ تھا کہ سادات صحابہ  
اس کی سرکردگی میں ہوں۔ مہلاب نے کہا اس حدیث میں حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ کی منقبت ہے کہ  
انھوں نے سب سے پہلے جنگ لڑی اور انکے بیٹے یزید کی منقبت ہے کہ اس نے مدینہ قیصر پر حملہ  
کیا۔ میں (علامہ بیٹھی) کہتا ہوں اس میں یزید کی کوئی منقبت ہے جب کہ اس کا حال مشہور ہے، اگر تم کبو  
کہ رسول النبی نے اس لکھر کیلئے ”مَغْفُورٌ لَهُمْ“ فرمایا تو ہم کہتے ہیں کہ عوام میں داخل ہونے کا یہ مطلب  
ذہنیں کہ وہ دلیل نہ سے خارج نہ ہو سکے، کیونکہ اس میں اصل علم کا کوئی اختلاف نہیں کہ رسول اللہ

عکیلۃ کا ارشاد مذکور ہم مشروط ہے کہ وہ آدمی مغفرت کا اصل ہو۔ حتیٰ کہ اگر نازیوں میں کوئی مرد ہو جائے تو وہ اس عموم میں داخل نہیں رہتا۔ پس ثابت ہوا کہ مغفرت اسی کیلے ہے جو مغفرت کا اصل ہو گا۔

۱۵

بیزید ابن معاویہ جس لٹکر میں شامل تھا وہ ۵۲ ھجری میں قحطانیہ پر حملہ آور ہوا تھا۔ جبکہ پہلا حملہ اس سے بہت پہلے ہو چکا تھا جیسا کہ پہلے اور اس میں تفصیل ذکر کی گئی۔ بیزید والا لٹکر ۵۲ ھجری میں حملہ آور ہوا تھا اس کی دلیل یہ ہے کہ اس لٹکر میں حضرت ابو ایوب انصاری رضی اللہ عنہ بھی شامل تھے اور حضرت ابو ایوب انصاری رضی اللہ عنہ کا انتقال ۵۲ ھجری میں ہوا۔

۱) علامہ ابن کثیر مشقی علیہ الرحمہ فرماتے ہیں "وَذَالِكَ سَنَةُ ۵۲ هُوَ التَّيْنُ وَ خَمْسِينَ وَ مِعَهُمْ أَبُو إِيُوبَ فَمَاتَ هُنَاكَ"۔ اسی سال ۵۲ ھجری میں ان کے ساتھ ابو ایوب انصاری رضی اللہ عنہ بھی تھے اور آپ کا انتقال بھی وہیں ہوا تھا۔ ۱۶

۲) علامہ زبیل علیہ الرحمہ فرماتے ہیں "وَكَانَ أَبُو إِيُوبَ سَنَةَ ۵۲ هُجْرَىً"۔ "حضرت ابو ایوب انصاری رضی اللہ عنہ کا انتقال ۵۲ ھجری میں ہوا۔ ۱۷

۳) علامہ ابن اثیر نے ۵۲ ھجری کے حوادث میں حضرت ابو ایوب انصاری رضی اللہ عنہ کی وفات کا ذکر کیا ہے۔ ۱۸

۴) بیزید کے حاجی محمود احمد عباسی نے بھی طبقات ابن سعد کے حوالے سے لکھا "وَتَوْفَى أَبُو إِيُوب انصارِي رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ عَنْ عَامِ غَزَّةٍ بِزِيدُ بْنُ مَعَاوِيَةِ الْقَسْطَنْطِنْيَةِ خَلَافَةً أَيَّهُ سَنَةُ ۵۲ هُجْرَىً"۔ ۱۹

۵) علامہ ابن حجر عسقلانی علیہ الرحمہ لکھتے ہیں "وَكَانَ غَزْوَةُ بِيزِيدَ الْمَذْكُورَةُ فِي سَنَةِ التَّيْنِ وَ خَمْسِينَ مِنَ الْهِجْرَةِ وَ فِي تِلْكَ الغَزْوَةِ ماتَ أَبُو إِيُوبُ الْأَنْصَارِيُّ فَلَا حُجَّةٌ أَنْ يُدْفَنَ عَنْ بَابِ الْفَسْطِيلِ"۔ ترجمہ: اور بیزید کا نام کو در غزوہ وہ ۵۲ ھجری میں ہوا، اسی غزوہ میں ابو ایوب انصاری رضی اللہ عنہ کا انتقال ہوا اور انہوں نے وصیت فرمائی کہ مجھے قحطانیہ کے دروازے کے پاس دفن کیا جائے۔

ان تمام حوالہ جات سے ثابت ہوا کہ حضرت ابوالیوب انصاری رضی اللہ عنہ زید کے لشکر میں شامل تھے اور وہ لشکر ۵۲ھ میں قسطنطینیہ پر حملہ آور ہوا اور اسی حملہ میں صحابی رسول حضرت ابوالیوب انصاری رضی اللہ عنہ کی وفات ہوئی اور یہ قسطنطینیہ پر آخری حملہ تھا۔ جبکہ مفترضت کی بشارت والی حدیث میں صراحت ہے کہ "پہلا لشکر جو ہو گا اس کی مفترضت ہو گی"۔ دوسری طرف دیکھ کر زید اس غزوہ میں شوق یا جوش جہاد سے نہیں گیا بلکہ مجاہدین کو وہنچنے والی کلائیف پر خوشی کا انہصار کرنے کی وجہ سے حضرت امیر معاویہ رضی اللہ عنہ نے اسے جرأۃ بھیجا تھا۔ علامہ ابن خلدون لکھتے ہیں اسی "۵۰ھ" میں حضرت امیر معاویہ رضی اللہ عنہ نے ایک بہت بڑا لشکر حضرت سفیان بن عوف کی قیادت میں ہادرہم پر حملہ کیا۔ بھیجا اور اپنے بیٹے زید کو بھی اس میں شریک ہونے کو کہا۔ لیکن اس نے بڑی گرانی محسوس کی تو اسے آپ نے چھوڑ دیا۔ پھر لوگوں کو یہ اخلاقی طی کر اس لشکر کے مجاہدین سخت بھوک اور بیماری کا شکار ہوئے۔ حضرت امیر معاویہ رضی اللہ عنہ کو اطلاع ملی کہ زید نے اس لشکر کا حال سن کر یہ اشعار پڑھے۔

ما ان ابا لبی سنا لا فَثْ جَمُودَ غَهْمٍ بِالْفَذْ لِدَ الْبَيْدَ مِنَ الْحَمْنِيٍّ وَمِنْ شُؤْمٍ إِذَا إِنْطَافَ  
عَلَى الْأَنْسَاطِ مُرْتَفِقًا بِدِينَدِ مُرْوَانِ عَنْدِي أَمْ كَلْفُومْ وَهِيَ أَمْرَةُ اللَّهِ بِنْتُ عَبْدِ اللَّهِ ابْنِ  
عَامِرٍ فَخَلَفَ لِيُخْلِفُنِّ بِهِمْ فَسَارَ فِي جَمِيعِ الْكَبِيرِ۔ ترجمہ: مجھے اس کی کوئی پرواہ نہیں کہ بخار اور بد  
تمتی کی وجہ سے اس کلے صحرائیں ان لشکروں پر کیا تھی۔ جبکہ میں نے دیر مران میں بلند ہو کر قلبیوں پر  
تکمیل کیا۔ اور میرے پہلو میں ام کلثوم موجود ہے۔ یہ عبد اللہ بن عامر کی بیوی (اور زید کی بیوی تھی) تو  
حضرت امیر معاویہ رضی اللہ عنہ نے تم کھائی کہ زید کو ان لشکر کے ساتھ بھیجنے گے چنانچہ جماعت کثیرہ  
کے ساتھ وہاں چلا گیا۔ وہ علامہ ابن اثیر نے بھی بتکہا تکہی ہے۔ ۱۷

اگر بالفرض زید کو بشارت والی حدیث کا مصداق مانا جائے تو اس حدیث کا مقاصد صرف یہ  
ہے کہ زید کے اس وقت تک جتنے گناہ تھے اور خلش یا یہ گئے۔ بعد میں زید کے ان غال قبیلے نے اسے اس  
بشارت سے محروم کر دیا کیونکہ جہاد ایک عمل خر ہے جس سے سابق گناہ معاف ہو جاتے ہیں، لیکن بعد  
والے معاف نہیں ہوتے۔ چنانچہ شاہ ولی اللہ محدث: "وَلَمْ يَعْلَمُ الرَّجُلُ اسْبَابَ رَوْثَقَى إِذَا تَبَعَّدَ"

ہیں! "حضور ﷺ کی اس حدیث پاک "مفقود رہم" سے بعض لوگوں نے بزید کی نجات پر استدلال کیا ہے کیونکہ وہ اس دوسرے لٹکر میں شریک تھا، بلکہ اس کا افسرو مر برہ تھا۔ جیسا کہ تاریخ گواہی دیتی ہے۔ اور صحیح بات یہ ہے کہ اس حدیث سے صرف یہ ثابت ہوتا ہے کہ اس غزوہ سے پہلے جو اس نے گناہ کیے وہ بخش دیئے گئے، کیونکہ جہادِ غاربات میں سے ہے اور کفارات کی شان یہ ہے کہ وہ سابقہ گناہوں کے اثر کو زانل کرتا ہے بعد میں ہونے والے گناہوں کے اثر کو نہیں۔ ہاں اگر اسی کے ساتھ یہ فرمادیا ہوتا کہ قیامت تک کے لیے اس کی بخشش کردی گئی ہے تو بے شک یہ حدیث اس کی تجارت پر دلالت کرتی۔ اور جب یہ صورت نہیں تو نجات بھی نہیں، بلکہ اس صورت میں اس کا معاملہ اللہ تعالیٰ کے پرداز ہے اور اس غزوہ کے بعد جن جن برا نیوں کا وہ مرٹک ہوا ہے جیسے امام حسین رضی اللہ عنہ کو شہید کر دانا، مدینہ طیبہ کو تاخت و تاراج کرانا، شراب نوشی پر اصرار کرنا، ان سب گناہوں کا معاملہ اللہ تعالیٰ کی مرضی پر متوقف ہے چاہے تو معاف کرے چاہے تو عذاب دے جیسا کہ تمام گناہ گاروں کے حق میں یہی طریقہ رائج ہے۔ ۲۲ یہی مطہوم علامہ قسطلانی نے "ارشاد الساری ۵/۱۲۵" اور علامہ پدر الدین عینی نے "عدۃ القاری ۱۰/۱۲" میں فرمائی ہے۔

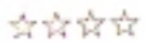
غیر مقلدین کے حافظ ازیر علی زکی نے ماہنامہ "الحدیث" شمارہ ۴ صفحہ ۳۶ اور عبد اللہ دامانوی نے ماہنامہ "محدث" جنوری ۲۰۱۴ء صفحہ ۳۸ میں اور مولانا ارشاد الحق نے بھی ماہنامہ "محدث" اگست ۱۹۹۹ء میں یہی موقف اپنایا ہے کہ بزید اس حدیث کا مصدق نہیں، اور نہ اس حدیث سے اس کی نجات ثابت ہے۔ اللہ تعالیٰ کی ذات غفور الرحمٰم ہے۔ وہ مالک یوم الدین ہے۔ وہ اگر بزید کو بخشنا چاہے تو اس کی مرضی، لیکن قواعد شرعیہ کی رو سے عترت خبر کے قاتل، مدینہ الرسول کو تاخت و تاراج کرنے والے اور حرم کعبہ پر سُنگ باری کے مجرم بزید کو بخشی کہنا بہت بڑی جہالت، سخت لاد نیت ہے۔

وَمَا تُؤْفَقُ إِلَّا إِنَّهُ أَعْلَى الْعَظِيمِ

### حوالہ جات

(۱) صحیح بنواری کتاب المجداد ماقبل فی قتل الرؤوف رقم الحدیث ۲۹۲۳ صحیح بنواری مترجم ۲/۱۷، اباب نمبر ۱۳۷

- كتاب الجihad والسرور رقم الحديث ١٨٣ طبع لاہور ترجمہ عبد الحکیم خان اختر شاہ بھائی پوری، صحیح بخاری مترجم و حبید الزمان ۲/۱۱۸ باب نمبر ۱۳۷ کتاب الجihad والسرور پارہ نمبر ۱۸۵ رقم طبع لاہور، البدائیہ والتحفیہ صفحہ ۹۲۹ باب نمبر ۲۷، قیل فی قال الرؤم مکتبۃ بیت الافکار، المسدرک حاکم ۵۹۹/۲ رقم الحديث ۸۲۶۸، سلسۃ الحادیث الصحیح ۱/۷۶ رقم ۲۶۸، حلیۃ الاولیاء، ابو قیم اصفہانی، منداش مین طبرانی۔
- (۱) صحیح بخاری ۱/۱۵۸ کتاب الحجۃ باب صلوٰۃ النوافل جملۃ (۳) البدائیہ والتحفیہ ۱/۱۵۹
- (۲) دیکھیے: تقریب الحمد ۲/۲۲۲ (۵) تاریخ اسلام: امام ذہبی، عبد غفاری راشدین ص ۱۷۴
- (۴) البدائیہ والتحفیہ ۱/۵۲ (۷) شرح فارسی صحیح بخاری بر حاشیہ تفسیر القاری ۲/۶۹
- (۸) تفسیر ابن حیثم ۱/۲۱ (۹) تفسیر ابن حیثم ۱/۲۷
- (۱۰) سنن ابو داؤد من احکام البیان ص ۳۳۳ باب فی قوله عزوجل ولا تلقوا باید بکم الى التهلكہ: کتاب الجihad رقم ۲۵۱۲ (صحیح)، سنن ابو داؤد مترجم ۲/۲۸۱، طبع لاہور، مسدرک حاکم ۲/۱۰۷ رقم ۲۸۹ طبع قاهرہ، جامع البیان فی تفسیر القرآن ۲/۱۱۹، ۱۱۸، ۱۱۷، احکام القرآن از جھا ص ۱/۳۲۹، تفسیر ابن حیثم رازی ۱/۲۳۰، ۲۳۱، ۲۳۰ (۱۱) سنن ابو داؤد مترجم ۲/۲۳۳، بصنف ابن ابی شیبہ ۵/۳۹۸، سندر حمودی ۵/۳۲۳، ۲۲۹، ۸۷ برقم ۲۲۹، صحیح ابن حبان ۸/۲۵۰، طبرانی ۲/۲۹، رقم ۳۰۰، الطہری ۳/۱۸۲، السنن الکبری ۹/۱، ۷، سنن داری ۲/۱۱۳، رقم ۲۷۳، سنن سعید بن منصور صفحہ ۲۹۷
- (۱۲) بخاری شریف کی حدیث کا حاشیہ جلد اول صفحہ ۳۰ (۱۳) دیکھیے: ارشاد اسارتی شرح بخاری ۵/۱۲۵
- (۱۴) تفسیر ابن حیثم ۱/۲۱ (۱۵) عمدة القاری شرح بخاری ۱/۲۰، امطبوع مصر
- (۱۶) البدائیہ والتحفیہ ۱/۸، ۵۹ (۱۷) تذکرة الحفاظ ۱/۱۵، ۲۹
- (۱۸) ابن اثیر ۳/۲۹۲ (۱۹) خلافت معاویہ و زید صفحہ ۷۹ (۲۰) تاریخ ابن خلدون
- (۲۱) ابن اثیر ۳/۲۵۸ (۲۲) شرح تراجم ابواب البخاری صفحہ ۳۲، ۳۱



# اسلام بمقابلہ عیسائیت

علامہ سعید محمد عامر آسوی حسینی نقشبندی ☆

عیسائیت:

مدعیان مسیحیت کے مطابق حضرت مسیلی علیہ السلام کے احوال و افعال اور یہت طیبہ کے احوال "عیسائیت" کی اساس ہیں۔ چنانچہ "وی امریکن پبلیز انسٹیلو پیڈیا" (جلد ۵، ۱۹۶۰ء) وکا گوئیں درج ہے کہ

**Christianity: The religion founded by Jesus of Nazareth in the first century AD and centring in life ,mission and message.**

"عیسائیت وہ مذہب ہے جس کی بنیاد پہلی صدی میں مسیح ناصری نے رکھی، اور جس کا محور ان کی زندگی، مقصدِ حیات اور پیغام ہے۔"

لیکن ان مدعیان مسیحیت کے پاس حضرت مسیح علیہ السلام کی کوئی ایسی یہت موجود نہیں جو عیسائیت کے معنی کے سچ ہونے کے لئے کافی ہو۔ اسی لیے انسٹیلو پیڈیا بریٹائز کے مقالہ "یسوع مسیح" (Jesus christ) میں لکھا ہے:

Any attempt to write a "Life of Jesus" should be frankly abandoned. The material for it certainly does not exist .It has been calculated that the total number of days in his life regarding which we have any record does not exceed 50 .

”درست بات یہ کہ حیات سُنگ پر لکھنے کی کوشش ترک کر دی جائے۔ یقیناً اس کیلئے مواد موجود نہیں۔ اندازہ لگایا گیا ہے کہ ہمارے پاس ان کی حیات (مقدس) کے پچھاں (۵۰) دنوں سے زیادہ کے متعلق ریکارڈ موجود نہیں۔“

ماضی تربیت میں مشہور مبلغہ ذین انگی (Dean Inge) نے بھی اعتراض کیا ہے کہ

**”No real biography of Jesus can ever be written“**

”مسیح کی کوئی حقیقی سوانح عمری کبھی نہیں لکھی جاسکتی۔“

(Christian Ethics and Modern Problems, London - 1930)

ان حقائق کی روشنی میں یہ کہنا بجا ہو گا کہ جدید عیسائیت کا حضرت عیسیٰ علیہ السلام کی سیرت مقدس سے دور کا بھی تعالیٰ نہیں۔ بھلا جس قوم کے پاس اپنے مذہبی پیشوائی زندگی کے ۵۰ دنوں سے زیادہ کاریکارڈی م موجود نہیں اور جو اگلی حقیقی تعلیمات کو محفوظی نہیں رکھ سکی وہ ان کی غلامی اور ان کے نقوش پر چلنے کا دعویٰ کوئی کروکر سکتی ہے۔

اسلام:

اسلام کے معنی یہ ”زمین پر سر رکھنا“ اور ولادت کے قانون عام کے مطابق انسان جب پیدا ہوتا ہے تو وہ سر کے بل پیدا ہوتا ہے۔ گویا زبان حال سے اعلان کرتا ہے کہ میں اسلام پر پیدا ہوں۔ اسی لئے حضور نبی کریم علیہ الصلوٰۃ والسلام نے ارشاد فرمایا تھا کہ ”کل مولود یولد علی الفطرة“ یعنی ہر بچہ اسلام پر پیدا ہوتا ہے۔ لہذا یہ کہتا بالکل درست ہے کہ اسلام انسان کا پیدائش دین ہے۔ ہر اسلام کے ہر حکم کو سمجھتا اور اس پر عمل کرنا آسان ہے۔ اس لئے کہ اللہ تعالیٰ نے جہاں دین اسلام کے احکامات قرآن حکیم کی شکل میں عطا فرمائے، ساتھ ہی ان کی تشریع و توضیح کے لئے اپنے پیارے نبی علیہ السلام کو بھی مہجوت فرمایا۔ اور حضور ﷺ نے اسلام کے ہر حکم کو عمل کے ساتھ میں ذہال کر کچھ ایسے سین انداز میں پیش فرمایا کہ پھر کوئی ابہام، ابہام اور کوئی اتفاقاں، اتفاقاں نہ رہا۔ لہذا یہ

کہنا میں حقیقت ہے کہ نبی کریم علیہ اصلوٰۃ والحمدیم کے افعال و فرمودات کا نام اسلام ہے۔ اور ہر مسلمان دین اسلام کے احکامات کی بہترین بھجہ بوجھ کے لئے سیرتِ مصطفیٰ علیہ انتیہ و الشادیہ کی طرف رجوع کرتا ہے۔

عیسائیت کے برکس جہاں جتاب میںی علیہ السلام کی حقیقی تعلیمات سے آشنا ہے ممکن ہے، باقی اسلام علیت کی سیرتِ اقدس کا ہر درق اجلا، ہر قش زریں اور ہر پبلور و شن نظر آتا ہے۔ اور حضور علیت کے ماننے والوں نے آپ علیت کی ایک ایک ادا کو کچھ اس حسن اہتمام سے اپنے حافظوں اور کتابوں میں محفوظ کیا ہے کہ ہر بڑے بڑے مغربی ملک اور مستشرقین ورطہ حیرت کا شکار ہیں کہ کیا کسی ہستی کی زندگی کے مختلف اور ہر ایک گوشوں کو اتنی خوبصورتی سے آئندہ نسلوں کی تحریر سیرت کے لیے محفوظ کیا جا سکتا ہے۔

آج ہمارے پاس احادیث کا وسیع و مستند ذخیرہ ہے جس کی روشنی میں ہم حضور علیہ السلام کی تعلیمات و احکامات اور سیرت و کردار پر کھل کر روشنی ڈال سکتے ہیں۔ اور ان احادیث کی صحت اور جائی پر کھکے لئے اماء الرجال کا واعظیم الشان فن معرض وجود میں آیا ہے جسکی نظر دینا میں کسی قوم کی تاریخ نہیں ملتی۔ جرمنی کے مشہور ڈاکٹر اپر گرگر، ف قطر از ہیں کہ ۱

”نہ کوئی قوم دنیا میں اسی گزری ہے نہ آج موجود ہے جس نے مسلمانوں کی طرح اماء الرجال کا عظیم الشان فن ایجاد کیا ہو جن کی بدوات آج پانچ لاکھ اشخاص کا حال معلوم ہو۔“

اس علم کی بدوات آج احادیث کا قابل قدر اور باعتقاد و خیرہ حضور علیہ السلام کی سیرت و تعلیمات کے سلطے میں موجود ہے۔

اسلام اور عیسائیت میں امک برا افرق:-

اسلام اور عیسائیت میں ایک برا افرق یہ بھی ہے کہ عیسائیت میں نبی نوع انسان کیلئے نہ کوئی علمی نظریہ ہے نہ عملی پروگرام۔ حیات انسانی کے کسی شعبے کے لئے بھی اس نے کوئی ضابطہ پیش نہیں کیا ہے۔ یاد رہے کہ دور حاضر کی عیسائیت کا اصل باقی پاکس ہے۔ لعنی آج جن عقائد و نظریات کی بنیادوں

پر مسیحیت قائم ہے، ان کا جناب میںی علیہ السلام کی تعلیمات یا ان کے حواریوں کے نظریات سے دور کا بھی تعلق نہیں۔ یہ پُلس کے عطا کردہ ہیں۔ چنانچہ ممتاز مؤرخین فلاکٹ روس (Floyd Ross) اور مزہلہ (Mrs.Hills) لکھتے ہیں۔

Of all the people associated with the beginnings of Christianity, paul was the most responsible for the turn its beliefs took. He added a new note that determined its future course.

"ان سب لوگوں میں جن سے یہ مسیحیت کی ابتداء وابستہ ہے۔ پُلس اس تبدیلی کیلئے سب سے زیادہ ذمہ دار تھا جو اس کے عقائد میں آئی۔ اس نے (ان عقائد میں) ایک نئی طرح ذاتی جس نے اس کے (مسیحیت کے) مستقبل کی راہیں منعین کیں۔"

(Floyd.H.Ross and Tynette Hills,p.137)

اب سوال یہ پیدا ہوتا ہے کہ مروجہ مسیحیت کے باñی پُلس نے خود یہ نظریات کہاں سے لئے؟ اس کا جواب زیورچ یونیورسٹی کے فاصل میسائی پروفیسر آرملڈ میئر (Arnold Meyer) کی ربانی سنئے۔

"As one asks: whence did St.paul derive his teaching? The simplest answer would seem to be :By tradition from Jesus through the instrumentality of the original apostles. But the answer given by St.paul himself is quite different :I received my Gospel not from men ,but by a revelation of Jesus Christ."

"اگر کوئی سوال کرے کہ پُلس نے جو تعلیم دی اسے اس نے کہاں سے اخذ کیا؟ تو اس کا سیدھا جواب تو یہ ہوتا چاہیے تھا: ان روایات سے جو اسے اصل حواریوں کے ذریعہ پہنچی تھیں۔ مگر جو

جو اب خود پوس نے دیا ہے، وو بالکل مختلف ہے۔ (وہ کہتا ہے کہ) میں نے اپنی انجیل انسانوں سے ٹھیں بلکہ یوں سچ کے مکافہ سے حاصل کی ہے۔“

### (Arnold Meyer: "Jesus or paul")

پوس خود بھی اس حقیقت کا اعتراف یوں کرتا ہے۔ ”اے بھائیو! میں تمہیں تاتے دیتا ہوں کہ جو خوشخبری میں نے سنائی وہ انسانوں کی سی خوبیں۔ کیونکہ وہ انسان کی طرف سے نہیں پہنچی اور نہ مجھے سکھائی گئی، بلکہ یوں سچ کی طرف سے مجھے اس کا مکافہ ہوا۔“

### (انجیل، گلیتوں کے نام پوس کا خط)

گویا جدید یہسوسیت دراصل ”پوس کے مکاشفات“ پر مشتمل ہے۔ پوس کے ان مکاشفات کی صحت کیا ہے، یہ تو کوئی ”اہل نظر“ ہی بتا سکتا ہے لیکن ہم اتنا ضرور کہیں گے کہ دین کی بنیاد مکاشفات یا خوابوں پر نہیں بلکہ اللہ کی طرف سے عطا کردہ آسمانی کتابوں یا صحیفوں اور انبیاء و رسول کی تعلیمات و تشریحات پر رکھی جاتی ہے۔ اس اصول کی بنا پر ہم یہ کہہ سکتے ہیں کہ مردیہ یہسوسیت کی کوئی بنیاد سرے سے ہے ہی نہیں۔ اس لیے کہ نہ قوان کے پاس کسی آسمانی کتاب کا حرف بحرخ نہ ہے اور نہ اپنے کسی نبی کی سیرت کی کوئی مصدقہ دستاویز۔ اس کے مقابلے میں اسلام نے قرآن میں توحید و رسالت، جزا اورزا، جنت و دوزخ، حرام و حلال اور امر و نواہی حتیٰ کہ انسانی زندگی کے ہر شعبہ سے متعلق مکمل ہدایات پویش کی ہیں اور ان کی بہترین تشریح و تفصیل کے لئے پیغمبر اسلام ﷺ کی حیات طیبہ اور آپ ﷺ کے فرمودات کھلکھلی کتاب کی مانند ہمارے سامنے موجود ہیں۔ قرآن وہ کتاب ہے کہ کروارض پر ہنسنے والا کوئی انسان اس میں تحریف ہونے کا دعویٰ نہیں کر سکتا۔ اسلئے کہ قرآن اہار نے والا کائنات کا خالق و مالک ہے اور اس نے اعلان کر کھا ہے کہ ”نَحْنُ نَزَّلْنَا الْذِكْرَ وَإِنَّا لَهُ لَحَفَظُونَ“ ترجمہ: ہم نے ہی اس قرآن کو اہارا ہے اور ہم ہی اس کی حفاظت فرمائیں گے۔ پھر ہر دور میں لاکھوں مسلمانوں نے حفظ قرآن کا اہتمام کیا ہے۔ جیسا کسی نے کوئی زیر زبر شد مغلط پڑھی، میں یوں لوگوں نے اسے نوک دیا کہ یوں نہیں، یوں ہے۔ چنانچہ ایف آر فتح نات اس بات کا اقرار یوں کرتا ہے:

"and that this has remained the same, without any change and alteration. ...." (The construction of the Bible and Quran)

"یہ کہ قرآن بالکل اصلی حالت میں رہا ہے۔ اس میں آج تک کوئی جیسا، هتر جم یا محرف کسی قسم کی تبدیلی یا ترجمہ نہیں کر سکا۔ افسوس یہ ہے کہ عہدہ مجدد و قدیم کی سب کتابوں (بلاکے ایک کتاب) کے بارے میں بھی یہ دعویٰ نہیں کیا جاسکتا۔"

یہاں یہ بھی معلوم ہوا کہ بالکل (Bible) کے ماننے والے خود آگاہ ہیں کہ بالکل کی جمع و تدوین کی پوری تاریخ رُزو بدال، حذف و اضافہ اور تحریف و ترجمہ کی تاریخ ہے۔ کچھ ایسے ہی خیالات کا اٹھاہار بر طاب نوی مصنف مسٹر لیکی، اسٹراس (سیرت حجۃ ۱۸۲۵ء) برٹون باکنر (۱۸۷۸ء) ڈاکٹر رابن سن، فلپ دیوین، برمن یونیورسٹی کے پروفیسر ہارنک (What is Christianity) کیساں کیا۔ نیوارک ناگزیر کی ایک خبر کے مطابق امریکہ میں پریسیکٹرین (presbyterian) کیساں کی ایک نمایاں برائج نے اعلان کیا کہ "نہیں سمجھتا چاہیے کہ بالکل غالطیوں سے پاک ہے۔"

"نامم میگرین" ۱۹۶۰ء کی ایک روپورٹ کے مطابق ۹۵ فیصد یہ سائی علماء اور عوام کا یقین ہے کہ بالکل تحریف شدہ ہے۔ جرمی کے ایک رسالہ "وی اسٹگل" نے ہرے ہرے پروفیسروں کے حوالہ سے نیز کوپن ہنگن (ڈنمارک) کے چرچ آف رائل ڈاک یارڈ کا ذمین نے بھی کم و بیش یہی کہا۔

یہ سائیت کے بنیادی نظریات:-

یہ سائیت کے دو بنیادی نظریات ہیں۔

## ۱۔ نظریہ میثیث (Trinity) ۲۔ کخارہ کا نظریہ (Atonement)

۱۔ نظریہ میثیث (Trinity):۔ یہ سائیت مدرب میں خدا تین اقسام (Persons) سے مرکب ہے۔ یہ تین اقسام کون ہیں جن کا مجھوں ان کے نزدیک خدا ہے۔ اگری تھیں میں ان کا اختلاف ہے۔ بعض باپ میںے اور روح القدس کو اور بعض باپ، بیٹا اور "کتواری مریم" کو تھیں اقسام تراوہتی ہیں۔ لیکن جب ان سے سوال کیا جائے کہ ان تین میں سے ہر ایک کی انفرادی میثیت کیا ہے؟ خدا

اس کا کیا رشتہ ہے؟ تو بحث بحث کی بولیاں سنئے میں ملتی ہیں۔ ایک گروہ کا کہتا ہے کہ ان تین میں سے ہر ایک بذات خود بھی مجھوں خدا جیسا ہے، دوسرے گروہ کے مطابق تینوں میں سے ہر ایک اگل خدا تو ہیں لیکن جو خدا (Trinity) سے کمتر ہیں۔ تیرا گروہ کہتا ہے کہ یہ تین خدائی نہیں، خدا تو صرف ان کا جموعہ ہے۔ ان سب کا کسی ایک طرزِ فکر یا عقیدہ پر مکافہ ہونا ہی ان کے باطل ہونے کی دلیل ہے۔ ہمارے قرآن نے ان باطل نظریات کا رد ان الفاظ میں کیا ہے۔

لقد كفَرَ الَّذِينَ قَالُوا إِنَّ اللَّهَ ثَالِثُ ثَالِثَةٍ (پ ۶۔ ع ۱۳) ترجمہ: بے شک کافر ہیں وہ جو کہتے ہیں اللہ تین خداوں میں کا تیرہ ہے۔

لقد كفَرَ الَّذِينَ قَالُوا إِنَّ اللَّهَ هُوَ الْمَسِيحُ ابْنُ مُرْيَمٍ (پ ۶۔ ع ۷) ترجمہ: بے شک کافر ہوئے وہ جنہوں نے کہا کہ اللہ اک ابن مریم ہی ہے۔

عیسیٰ یت میں خدا کا جو ایک کمزور تصویر دیا گیا ہے اس کے بر عکس اسلام نے حقیقی اللہ کی شان و عظمت یوں بیان فرمائی۔

إِنَّمَا اللَّهُ أَحَدٌ أَنَّمَا الصَّمْدُ مَا لَمْ يَلْدُ وَلَمْ يُكَوَّنْ لَهُ وَلَدٌ مَّا (النَّسَاء - ع ۲۳) ترجمہ: اللہ تو ایک ہی خدا ہے۔ پاکی اسے اس سے کہاں کوئی پچھو ہو۔

قُلْ هُوَ اللَّهُ أَحَدٌ أَنَّمَا الصَّمْدُ مَا لَمْ يَلْدُ وَلَمْ يُكَوَّنْ لَهُ وَلَمْ يَكُنْ لَهُ كُفُوأً أَحَدٌ ترجمہ: تم فرمادوہ اللہ ایک ہے۔ اللہ بنے نیاز ہے۔ اس کی کوئی اولاد اور شوہر کسی سے پیدا ہوا۔ اور اس کے جزو کا کوئی یہ ہے خدا کا وہ حقیقی اور جاندار تصویر جو قرآن نے دیا ہے جبکہ پوری عیسیٰ یت اور اس کی ذریت اس سے خالی ہے۔

۲۔ نظریہ کفار (Atonement): مسٹر ڈیلیل وسن کے مطابق یہ نظریہ عیسیٰ مذہب کی جان ہے اور فی نظر سب سے زیاد اہمیت کا حامل ہے۔ چنانچہ اس کی اہمیت کو واضح کرتے ہوئے انسانیکو پہنچایا بریانا یکا (vol.5) میں درج ہے:

"The doctrine of salvation has taken the most prominent Place in the Christian faith : so

prominent, indeed, that to a large portion of believers it has been the supreme doctrine, and the doctrine of the deity of Jesus has been valued only because of its necessity on the effect of atonement".

"نجات کے نظریہ کو مسائی عقیدہ میں نہیاں تین چند حاصل ہے، اتنی نہیاں کہ اکثر مسائی ایمانداروں کے نزدیک یہ بیانیت کا اعلیٰ ترین نظریہ ہے۔ حق کے یوسع کے خدا ہونے کے نظریہ کی اہمیت بھی اس لیے ہے کہ کفارہ کو موثر ہنانے کے لئے اس کا مانا ضروری ہے۔"

اس عقیدے کے مطابق حضرت علیہ السلام کی پھانسی کے ذریعے مزعومہ موت اور پھر جی اٹھنے سے انسان کی نجات کی صورت پیدا ہوئی اور اس کا ازالی گناہ (Original Sin) معاف ہوا۔ یہ ازالی گناہ کیا تھا؟ جس کی پاداش میں ساری نسل انسانی مجرم نبی ہوئی تھی۔ اس کا مختصر بیان یہ ہے کہ عیسائی جناب آدم و حوا علیہ السلام اور ان کی نسل کے ہر فرد کو گنہگار مانتے ہیں یہاں تک کہ نبیوں اور رسولوں سے مخلوق بھی ان کا اعتقاد ہی ہے کہ یہ گناہوں سے پاک نہ تھے ان کا یہ عقیدہ ہے کہ سب سے پہلا نہاد (جناب) حوا علیہ السلام نے کیا پھر (جناب) آدم علیہ السلام کو اس درخت سے کھانے کی طرف راغب کیا جس کے قریب جانے سے خدا نے روکا تھا۔ تو آدم و حوا علیہ السلام کے اس گناہ سے تمام نسل انسانی گنہگار ہو گئی۔ جس کی وجہ سے مستحق سزا ہبھری۔ اب ان کی نجات کے لیے ایک ایسی ہستی کی ضرورت تھی جو خود گنہگار نہ ہو۔ اور جناب عیسیٰ علیہ السلام وہ ہستی تھے۔ کیونکہ یہ اہن اللہ' ہیں۔ باقی آدم و حوا (علیہ السلام) کے بیٹے ہیں۔ اب خدا نے ان سے کہا، "اے پیارے بیٹے! میں تمام لوگوں کے گناہوں کا بوجھ تیرے سر پر رکھ کر صرف تھجی کو سزا دوں گا۔ تو صلیب پر چڑھ جا اور تمین دن تک (معاذ اللہ) اعنت کی موت مردہ رہ کر گنہگاروں کے گناہوں کا کفارہ کر دے تاکہ بنی نوع انسان کی نجات ہو جائے۔" چنانچہ پوس لکھتا ہے، "مُكَفِّرْ نے اپنے آپ کو سب کے فدیہ میں دیا۔"

(تیمتییس ۲۲)

یہ تو تھی وہ مختصر واقعہ جس کی بخیا اور پس نے نظریہ کفارہ کی بخیا درکی۔ اگر اس کو تفصیل سے پڑھیں تو

اس میں بے شمار تھنہا وات نظر آئیں گے اور ایسے سوالات جنم لیتے ہیں جن کا جواب آج تک یہ ممکن نہیں ہے۔ مگر اوری سے نہیں بن سکا۔ یہاں اتنا پیوں کر دینا کافی ہے کہ اگر علمائے عیسائیت کے نزدیک جناب مسیح علیہ السلام کا مصلوب ہونا تمام بھی آدم کا کفارہ ہے تو پھر تو سب کی نجات ہو گی۔ اب کیا ضرورت ہے عیسائیت قول کرنے کی۔ کوئی عیسائی ہو یا یہودی، ہندو ہو یا مسلمان جب سب کے گناہوں کا کفارہ ہو گیا تو عیسائیت کی بھی ضرورت نہ رہی۔ تو کیوں علمائے عیسائیت اپنے مذہب کی تبلیغ کرتے ہیں۔ کیوں فرمی ڈپشنریوں سکولوں کا جوں اور رفاه عامل کے کاموں کی آڑ میں مسیحیت کا پرچار کر رہے ہیں۔

پوری عیسائیت بالخصوص نظریہ کفارہ کا تفصیلی مطالعہ کر کے دیکھ لیں یہی معلوم ہو گا کہ یہ خدا کی شریعت کے باقی اور بھرم ڈہنوں کا وضع کر دے ہے۔ جو رواصل تصور مژا ختم کر کے ہر طرح کے گناہوں اور جرائم سے اپنا دامن آلو دہ کرتا چاہتے ہیں۔ اور اپنے تینیں وہ سمجھتے ہیں کہ ایسا کرنے کے مجاز ہیں۔ اور جب سب ان نظریات کے حامل ہو جائیں گے تو اسے گویا "آئینی حیثیت" مل جائے گی۔ جب مزا و جزا کا تصور ختم ہو گیا تو کھلی چھٹی مل گئی۔ قتل کرو، زنا کرو، چوری کرو، حرام خوری کرو کسی طرح کی کوئی قدغنی نہیں۔ یہاں ہم یہ نکتہ اختانے میں بھی حق ہیجاں ہیں کہ کفارہ کے اعتقاد کے بعد ان کے پاس اپنے ملکوں میں جرائم کی مزاویں کے قوانین وضع کرنے کا کیا جواز ہے؟ کیا یہ عیسائیت کے ساتھ مذاق نہیں؟ ایک طرف تو کہتے ہیں کہ کفارہ ادا ہو چکا تو پھر جرائم کی روک تھام کے لئے قوانین وضع کرنا، پوچھیں فوری تخلیل دینا اور عذر لیں کا نظام رانجھ کرنا چونکہ معنی دار۔

اسلام اس نظریہ کو یکسر مسترد کرتا ہے اور دو نوک اور واضح موثق بیان کرتا ہے: ولا تزروا زرة وزرا اخري۔ (فاطر، آیت ۱۸) کوئی بوجھ اخтанے والی جان و درسے کا بوجھ نہ اخھائے گی۔ نیز فرمایا۔ "لہما ما کسبت و علیہما ما اکتسبت۔ (بقرہ۔ ۲۸۶) ترجمہ: اس کافی نہ ہے جو اچھا کمایا اور اس کا انتصان ہے جو برائی کمائی۔ (ترجمہ: عاصم حضرت)

گناہ بھی آدم نے کیا تو جناب مسیح علیہ السلام گنہ گار کیوں اور کیوں کسی کی مزا بھیتیں۔ گنہ کوئی کرے اور و بال کسی پر ہو یہ تو عدل و انصاف اور فکر و عقل کے تقاضوں کے خلاف ہے کوئی محتقول اور

پاشور دماغ اس نظریہ کا حامل نہیں ہو سکتا۔ خود ہائل میں ایک جگہ اس کے خلاف بات کہی گئی ہے:  
 ”بیٹوں کے بد لے باپ دادا نہ ارے جائیں اور نہ باپ دادا کے بد لے بنیے مارے جائیں  
 بلکہ ہر آدمی اپنے ہی گناہ کے لئے مارا جائے۔“

یہ سوال بھی بڑی شدود کے ساتھ ہے، میں ابھرتا ہے کہ کیا خدا قادر مطلق نہیں ہے؟ ہے اور یقیناً ہے تو پھر وہ ”بنیے کی قربانی“ اور فرد یہ کے بغیر اسے معاف نہیں کر سکتا تھا۔ اسی تناظر میں دیکھیں تو کبھی آجائے گی کہ خدا سے متعلق ان کا اعتقاد و یقین کتنا ضلیل اور کمزور ہے۔ ان کی نظر میں خدا کس قدر مجبور تھا (معاذ اللہ) کہ بغیر جتاب عیسیٰ علیہ السلام کو مصلوب کے وہ کسی کو بخش نہ سکتا تھا۔ پھر کفارہ پر منی انسان کی فلاج و نجات کے اس مروعہ ”خدا کے منحوبے“ کا ایک اور مضمون خیز اور لغو پہلو یہ بھی ہے کہ جس جو اس کے مرکزی گردوار ہیں وہ (ان کے نظریے کے مطابق) نہ تو اس کی ضرورت و اہمیت سے باخبر ہیں نہ دل و جان سے اس میں شریک۔ چنانچہ انہیں کہتی ہے:

”وہ غمگین اور بے قرار ہونے لگے اور مذکور کے بل گر کر یوں دعا کرنے لگے کہ اے میرے باپ اگر ہو سکے تو یہ پیالہ مجھ سے مل جائے“ (متی) اگر وہ اس ”خدائی منحوبے“ میں شریک تھے تو پریشان ہونے اور یہ کہنے کی ضرورت کیوں پیش آئی کہ ”یہ پیالہ مجھ سے مل دے۔“

نیز اس مذهب کے پیشوایہ ثابت کرنے میں بھی ناکام رہے ہیں کہ جتاب عیسیٰ علیہ السلام صلیب دیئے گئے تھے۔ اس بارے میں یہ متفق نہیں ہیں اسی طرح ان کے صلیب دیئے جانے کے بعد دوبارہ جی اٹھنے کی بات کسی ظہوس دلیل کے بغیر کر گئے ہیں۔ جیسا کہ مفتقین نے اعتراف کیا:

(An) event ....which ,however , no eye saw.

”البست (جی اٹھنے) کا یہ واقعہ کسی آنکھ نہیں دیکھا۔“

(Adolf Harnack: History of Dogma, London, 1961)

اور آخری بات یہ کہ اس میں بھی انہیں کا اختلاف ہے کہ جی اٹھنے کے بعد وہ کہاں گئے۔ یہ ساری بحث تفصیل طلب تھی ہے، ہم نے مختصر ترین شکل میں پیش کیا اور جو تیجا اس بحث سے برآمد ہوا وہ یہ

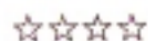
ہے کہ بقول ہیو شون فیلڈ (Dr.Hugh Schonfield)

"Christianity today is about as far from the teaching of Jesus as from those of Hinduism."

"آج کی مسیحیت پیشی علیہ السلام کی تعلیمات سے اتنی دور ہے جتنی کروہ ہندومت کی تعلیمات سے دور ہے"

(The Daily , "Today " London , March 28, 1986)

نیز یہ بھی ثابت ہوا کہ جدید مسیحیت کا ہر عقیدہ و نظریہ سراسانی تکرارات و توهات اور مکاشفات پر مبنی اور خدا کی ونبی تعلیمات سے دور ہے جبکہ اسلام اپنی اصل ترین شکل پر قائم، تحریف و تبدل سے پاک اور خدا (جل جلالہ) و رسول (علیہ الصلوٰۃ والسلام) کی طرف سے عطا کردہ عقائد و نظریات اور تعلیمات پر مبنی سجادین ہے۔



مقدمہ

# توضیح رسالت نبی کائن صاحب

از قلم حقیقت رقم: صادق علی زادہ ☆

رسول اکرم ﷺ کی ذات، مسلمانوں کے لیے ان کی اپنی ذات سے بہت بڑا کر ہے۔ آپ ﷺ کے بارے میں فتح گوئی اور بد کلامی سے مسلمانوں کو تکلیف پہنچنا ایک لازمی و فطری عمل ہے۔ نبی اکرم ﷺ کی عزت و تحریر کی حفاظت ہر مسلمان پر فرض ہی نہیں بلکہ ہیما دیا یمان ہے۔ قرآن کریم میں ارشاد ہماری تعالیٰ ہے۔ ”اے نبی ﷺ بے شک ہم نے آپ کو بیجا شاہد و پیشہ اور نذر یہ بنا کر، تاکہ اے لوگو تم اللہ اور اس کے رسول پر ایمان لاو اور رسول کی تعظیم و توقیر کرو اور صبح و شام اللہ کی تسبیح (پاکی) بیان کرو“ (۱) ”دوسری جگہ آپ ﷺ کی عزت و توقیر کی اہمیت ان الفاظ میں بیان فرمائی: ”پس جو لوگ اس رسول ﷺ پر ایمان لا سکیں اور اس کی تعظیم کریں اور اسکی مدد کریں اور اس نور کی اتناجع کریں جو اس کے ساتھ اترے، وہی کامیاب ہونے والے ہیں۔“ (۲) نبی اکرم ﷺ کی عزت و توقیر کس حد تک کی جائے اس بارے میں ارشاد ربانی ملاحظہ فرمائیں۔ ”اے ایمان والو! اپنی آوازیں نبی ﷺ کی آواز سے بلند کرو اور ان کی موجودگی میں بلند آواز سے ہات کرو جس طرح بلند آواز سے تم ایک دوسرے کے ساتھ بات کرتے ہو۔ ایسا نہ ہو کہ تمہارے سب اعمال ضائع ہو جائیں اور جسمیں پتھری نہ چلے“ (۳)

صحابہ کرام تو پہلے ہی مجسم ادب تھے لیکن اس آیت مبارکہ کے نزول کے بعد ادب و احترام رسول ﷺ کے بارے میں مزید تھاٹا ہو گئے۔ خود یہ تھاٹا نہ ہوئے بلکہ دوسروں کو بھی ہار گا وہ رسالت ﷺ میں حاضر ہونے سے قبل ”آداب باریابی“ سے مطلع فرماتے۔ کتب یہ میں مرقوم ہے کہ اس آیت مبارکہ کے نزول کے بعد حضرت ابو بکر صدیق رضی اللہ عنہ نے معقول ہنا لایا تھا کہ جب بھی کوئی یہ روشنی و ندا آپ ﷺ سے ملا تھا کہ غرض سے مدینہ طیبہ پہنچتا تو آپ رضی اللہ عنہ اس ولد کی طرف ایک خاص

آدمی کو روشن کرتے جو اس وند میں شامل لوگوں کو آپ ﷺ کی بارگاہ میں حاضری اور بات چیت کے آداب سے آگاہ کرتا۔ ایسے الفاظ جن میں تو ہیں رسالت ﷺ کا شایب بھی موجود، ہوان کے استعمال سے منع کرتے ہوئے اللہ تعالیٰ نے فرمایا! ” اے ایمان والو (جب تم رسول ﷺ سے بات کرو تو ” زراعنا ” نہ کوہ بلکہ یوں عرض کرو کہ حضور ﷺ ہم پر نظر فرمائیے اور (جب حضور ﷺ کی ارشاد فرمائے ہوں تو) غور سے سنا کرو (تاکہ بار بار تم لوگوں کی طرف متوجہ ہو کر آپ ﷺ کو تکلیف محسوس نہ ہو) (4) اتنی واضح تعلیمات کے باوجود اگر کوئی بدجنت حضور ﷺ کے ناموں کے بارے میں ہاپنڈیدہ عمل کرے تو اس کا کیا حشر ہوگا، ارشاد ربانی ہے اے ” بے شک دلوگ جوانش اور اس کے رسول ﷺ کی خلافت کرتے ہیں ان کو بلاک کیا جائے گا، جس طرح ان لوگوں کو بلاک کیا گیا جوان سے پہلے تھے۔“ (5)

مزید فرمایا ” جو لوگ اللہ تعالیٰ اور رسول ﷺ کی خلافت کرتے ہیں یہ ذلیل ترین لوگ ہیں۔“ (6) ناموں رسالت کا پاس نہ رکھنے والوں سے موشین کا کوئی تعلق نہ ہونا چاہئے ارشاد ربانی ہے اے ” جو لوگ خدا اور آخرت پر ایمان رکھتے ہیں، تم انہیں خدا اور رسول ﷺ کے دشمنوں سے دوستی کرتے ہوئے نہ دیکھو گے۔“ (7) شامان رسالت کو مزا سے بچانے کیلئے قوانین میں ترجمی کرنے والوں اور گستاخان رسول کی وکالت کر کے انہیں سزا سے بچانے کی کوشش کرنے والوں کی آنکھیں کھولنے کیلئے اس تحریر بانی کا مطالعہ کافی ہو گا۔ حکومت وقت سے گذرا رہ ہے کہ غیرت مسلمان کا امتحان لینے سے باز رہے۔ اقتدار کے نئے میں سرست ہو کر جس نے بھی گستاخان رسول کی پشت بناہی کی کوشش کی اس کی دنیا و آخرت تباہ ہونے کا اشارہ قرآن و حدیث میں موجود ہے۔ قاضی عیاض رحمۃ اللہ علیہ فرماتے ہیں۔ ” جان لو ابے شک بنی کریمہ ﷺ کی عزت و حرمت اور آپ ﷺ کی تعظیم و تقدیر آپ ﷺ کی وفات کے بعد بھی اسی طرح ضروری ولزم ہے۔ جس طرح آپ ﷺ کی ظاہری حیات میں ضروری ولازم تھی۔ اس کا اقبال خصوصاً آپ ﷺ کے ذکر مبارک، آپ ﷺ کی حدیث شریف کی تواتر، آپ ﷺ کی سنت، آپ ﷺ کے نام مبارک اور آپ ﷺ کی سیرت طیبہ کے سنت کے وقت ہونا چاہئے۔“ (8)

علامہ اقبال رحمۃ اللہ علیہ کا یہ ارشاد بھی پیش نظر ہے!

ادب گھوست نور آسمان از عرش نازک تر

نفس گم کر وہ می آئیں ، چنید ، بازیزید اس جا

ان دلوں میڈ یا پرنکانہ صاحب میں تو یہ رسالت کی مرحلک آئیں ہیں ایسی مورت کو جناب محمد نوید اقبال صاحب ایڈ پشل سیشن نجح نکانہ صاحب کی طرف سے سزاۓ موت نائے جانے کے خلاف بہت کچھ کہا سنا جا رہا ہے خصوصاً گورنر بخاپ سلمان تا شیر غیر ملکی آقاوں کو خوش کرنے کی خاطر ہر قسم کی قانونی و اخلاقی حدیں پھلا مگر رہا ہے۔ میڈ یا اصل حقائق عوام تک نہیں پہنچا رہا بلکہ سرکاری بولی بول رہا ہے۔ نکانہ صاحب کا مقامی شہری ہونے کی حیثیت سے میں نے مناسب سمجھا کہ اصل حقائق قارئین تک پہنچا دیئے جائیں۔

آئیں ہیں ایسی مورت نکانہ صاحب کے نواحی گاؤں اتنا نو ای چک نمبر 3 گ ب تھا نہ صدر نکانہ صاحب کی رہائش ہے۔ اس کا کروار پورے گاؤں میں قابل اعتراض مشہور ہے۔ مادر پدر آزادی کی ولاداد ہے۔ سر عام قابل اعتراض لفظی کرتی ہے۔ اس کی بڑی بہن کی شادی اس کے نام نباد خاوند عاشق کے ساتھ ہوئی تھی۔ جس سے اس کے خاوند کے تین بچے موجود ہیں۔ جب اس کی بڑی بہن کو بچے کی امیدواری ہوئی اور زیجی کے دن تربیب آئے تو آئیں اپنی بہن کے گھر کا کام کا ج کرنے اس کے گھر آگئی۔ اپنی بہن کے گھر چند دن رہائش کے دوران اس کے خاوند (جو کہ اب آئیہ کا بھی خاوند ہیں بن چکا ہے) سے ہماز تعلقات قائم کر لے۔ اور حاملہ ہو گئی۔ والدین نے حمل چھانے کی غرض سے شادی کرتے چاہی تو اس نے اپنی بہن کے خاوند عاشق تیک کے سوا کسی اور سے شادی کروانے سے انکار کر دیا بلکہ بغاوت کر کے زبردستی عاشق کے گھر رہنے لگی اور عاشق اپنی بیوی کے گھر موجود ہونے کے باوجود راتیں آئیے کے ساتھ بسر کرنے لگا۔ اس پر بیوی نے نخت احتجاج کیا تو عاشق نے مار پیٹ کر اسے گھر سے نکال دیا اب اصل بیوی، بے گھر اور سالی گھروالی بن کر زندگی گزارنے لگی۔ (ایسی حرکت پر ہی پنجابی میں کہ جاتا ہے ”اگ لیں آئی تے گھر دی مالک بن یعنی) بیساں مذہب میں ایک بیوی کے ہوتے ہوئے

دوسری شادی کرنے کی اجازت نہیں، لیکن آئیسے نے اہل دین پر اور برادری والوں کے اصرار کے باوجود عاشق کے گھر سے جانے سے انکار کر دیا۔ آئیسے اور عاشق کے اس خلاف مذہب اقدام پر عیسائی برادری نے بھی سخت احتجاج کیا اور ان کا معاشرتی بایکات کرنے کی وحکیمیاں دیں لیکن دونوں نے کسی بات کی پروانہ کی اور شادی کا سوا مگر رچاڑا والا۔ دینا کے دکھاوائے لئے، مذہبی روایات کے بر عکس عاشق نے آئیسے سے نام نہاد شادی کر لی اور دونوں بہنوں کو اکٹھا اپنے گھر آباد کر لیا جو کہ آج بھی دونوں مصلحت بینیش عاشق کے گھر آباد ہیں آئیسے قدرے پر بھی لکھی اور ”روشن خیال“ عورت ہے اسی روشن خیال کی وجہ سے NGO, S میں آنکھ کا تارا بن گئی اور علاقے میں عیسائی مذہب کی تبلیغ کرنے لگی۔ دیپات میں چونکہ عورتیں کھیتوں میں مزدوری کرتی ہیں، آئیسے نے یہ طریقہ بنا رکھا تھا کہ عورتوں کے ساتھ مزدوری کے بہانے چلی چاتی اور اپنے ساتھ کام کرتی عورتوں کو ہاتوں ہاتوں میں عیسائی مذہب کی تبلیغ کرتی۔

ای معمول کے مطابق 14/06/2009 کو گاؤں کی عورتیں اور لیکن نامی زمیندار کے کھیتوں میں فال کے باعث میں فال توڑنے لگیں آئیسے بھی ان عورتوں میں موجود تھی۔ عورتیں عام طور پر دوپہر کا کھانا ساتھی کھیتوں میں لے جاتی ہیں۔ جب عورتیں دوپہر کا کھانا کھانے پڑیں تو آئیسے نے پانی پینے کی بجائے اپنا سائل والا برتن خالی کر کے اس میں پانی پی لیا۔ اس بات کو آئیسے نے اپنی توہین بخوبی کر دیا۔ اس پیچیوں کے ساتھ تو ٹکار کر کے مذہبی گفتگو شروع کر دی۔ وہ رآن گفتگو آئیسے نے نبی اکرم ﷺ اور قرآن مجید کے بارے میں انہیں نازیب الفتاوا استعمال کئے۔ جن کا خلاصہ اس طرح ہے۔

”تحمارے نبی موت سے ایک ماہ قبل سخت بیمار پڑے رہے۔ حتیٰ کی تحمارے نبی کے منڈ اور کافنوں میں (نحوہ باللہ) کیڑے پڑے گئے تھے۔ تحمارے نبی نے مال و دولت کے لاٹی میں خدیجہ سے شادی کی اور مال و دولت ہونے کے بعد اسے گھر سے نکال دیا۔ قرآن اللہ کا کلام نہیں بلکہ خود سے ہتھی گئی کتاب ہے۔“

یہ باتیں مانیے گئیں، آئیہ یہی بی بی دختر ان عبید الدار کے علاوہ یا کمین دختر اللہ رکھا اور کھیت میں موجود گلگت کی عورتوں نے نیشنل مسلمان عورتوں کا مشتعل ہونا ایک فطری عمل تھا انہوں نے آئیہ کو اپنا منہ بند رکھنے اور اپنے الفاظ دا پس لینے کی بابت کہا، آئیہ کے انکار پر جھگڑا شروع ہو گیا۔ جھگڑے کا شور من کر کھیت کا ناک اور لیں اور اس کی بیوی جو قریبی ذیرہ پر موجود تھے موقع پر آگئے، معاملہ سننا اور آئیہ نے مذکورہ بیان شد، الفاظ کا کہنا تسلیم کیا۔ اور لیں نے اسے اپنے کھیتوں میں سے چلے جانے کا کہا تو وہ طلب گئی۔ مسلمان عورتوں نے گاؤں پہنچ کر یہ بات اپنے گھروں میں کی تو گاؤں میں اشتغال پیدا ہو گیا اور گاؤں کے معزز افراد پر مشتمل پہنچیت اکٹھی ہوئی جس میں عیسائی لوگ بھی موجود تھے۔ آئیہ کو بلا کر نہ کرو گلگت کے بارے میں پوچھا گیا تو اس نے ان الفاظ کا کہنا تسلیم کیا اور معافی بھی ہو گی۔ اس پر گاؤں میں مزید اشتغال پیدا ہو گیا۔ اور لوگ آئیہ کو قتل کرنے کے درپے ہو گئے۔ گاؤں کے نبودار نے گاؤں والوں کو سمجھایا کہ اس نے جو جرم کیا ہے اس کی سزا موت ہی ہے۔ جو عدالت اسے دے گی تم اسے قتل کر کے کیوں اپنے ذمے جرم لیتے ہو۔ اور اس طرح قتل کر دیجئے جانے سے دیگر مرد ملک میں پاکستان کی جگہ ہنسائی کا بھی اندریشہ ہے، مناسب ہے کہ اسے قانون کے حوالے کر دیا جائے۔ ”نیبردار صاحب کے سمجھانے پر گاؤں والوں نے اس کے خلاف قاری محمد سالم کی مدعاہت میں تھانہ صدر نگانہ صاحب میں برائے اندران مقدمہ درخواست گزاری تو، 19/06/2010 کو پولیس نے مقدمہ نمبر 09/326 بجم 295/C درج کر کے تکمیل محمد ارشد ڈاگر SI کے پروردہ ہوئی۔ جس نے ریڈ کر کے ملزم کو اس کے گرفتار کر لیا اور اس کا ڈاکٹری معایہ کرنے کی استدعا عدالت سے کیا تھا مزدہ نے ڈاکٹری معایہ کرانے سے انکار کر دیا۔ ملزم سے کوئی برآمدگی مطلوب نہ ہونے کی بنا پر اسی دن اسے جھگڑت کے رو برو چیل کر کے جو ڈیل ٹیل شخون پورہ بھیج دیا گیا۔ اس مقدمہ کی اطلاع جب RPO شخون پورہ ریٹن کو ہوئی تو اس نے اس مقدمہ کی حساسیت کے پیش نظر بڑے چشمی انگریزی نمبری 18523-26/Leagal 24/06/2009 اس کی تکمیل سید محمد امین بنی ری SP نو میں کیش شخون پورہ نے مثل مقدمہ خالب کر گیش شخون پورہ کے پرداز کر دی۔ سید محمد امین بنی ری SP نو میں کیش شخون پورہ نے مثل مقدمہ خالب کر

کے ملاحظہ کی اور فریقین کو مورخ 29/06/2009 کا پے دفتر طلب کیا۔ 29/06/2009 کو مدی فریق کی جانب سے گواہان FIR سمیت 27 افراد نے جبکہ ملزم کی جانب سے 04 افراد نے پیش ہو کر اپنے بیانات ریکارڈ کروائے۔ وہاں پر ملزم آسیس کے خادم دعا شیخ نے آسی کی بر حلف صفائی دینے سے انکار کر دیا۔ فریقین کے بیانات نے جو کہ صحنی نمبر 03 مرتبہ مورخ 29/06/2009 میں مفصل درج ہیں۔ بیانات سننے کے بعد صحنی نمبر 03 پہرہ نمبر 12 میں لکھا کہ ”معاملہ تکمیل ہے۔ ریڈر خود کو حکم کیا کہ اور اسی کا شکار جس کے کھیتوں میں قوم ہوا ہے اسے بھی طلب کیا جائے اور ملزم جیل میں بند ہے اس سے ملاقات کے لئے پرینڈنٹ جیل کو درخواست لکھی جائے“ مورخ: 04/07/2009 کو محمد اولیس مذکور نے SP انویسٹی گیشن کے روپر و پیش ہو کر اپنا مفصل بیان ریکارڈ کروادیا جو کہ صحنی نمبر 04 مرتبہ 04/07/2009 میں مفصل درج شدہ ہے۔ محمد اولیس نے بتایا کہ قوم کے بعد گاؤں میں حاجی علی احمد کے ذیرہ پر اکٹھ ہوا جہاں لوگوں کی موجودگی میں ملزم نے حضور پاک ﷺ کی شان میں گستاخانہ باتیں کرنے کا اعتراف کیا۔ جبکہ اسی دن ریڈر SP انویسٹی گیشن نے علاقہ جسٹیسٹ صاحب کی خدمت میں ملزم سے جیل میں دریافت حالات کرنے کی اجازت طلب کی جو اسی دن اجازت دے دی گئی۔ تو مورخ: 06/07/2009 کو SP انویسٹی گیشن شخون پورہ معاملہ مختلف، اسٹرکٹ جیل شخون پورہ پہنچا۔ ملزم آسیس سے جیل کے اندر ملاقات کر کے دریافت حالات کی، اور اپنی مرتبہ صحنی نمبر 05 پہرہ نمبر 05 میں لکھا کہ ”مندرجہ بالا حالات کی روشنی میں سمات آسی بی بی کا حضور پاک ﷺ کی شان میں اور قرآن پاک کے متعلق گستاخانہ باتیں کرنا ثابت ہوا ہے جو مقدمہ ہے اسیں صحیح گنہگار پائی گئی ہے اپنی تفییش تکمل کر کے ملزم کو گنہگار لکھ کر میل داپس تھانہ صدر نکانہ صاحب ارسال کر دی۔ جہاں سے مورخ: 12/07/2009 کو گناہیاب SHO II تھانہ صدر نے حالات تفییش مقدمہ کی روشنی میں ملزم کو گنہگار قرار دیکر میل چالان مقدمہ تکمل کر کے امراء بیانات گواہان مختلف دفتر میں بچ کر دیا۔ جو کہ معمول کے مطابق 14/09/2009 کو چالان عدالت میں پہنچا اور ساعت جناب نوید اقبال صاحب ایڈریشن سیشن بچ نکانہ صاحب نے صاحب کے پرداہوئی 03/10/2009 جناب نوید اقبال ایڈریشن سیشن بچ نکانہ صاحب نے

ملزمه پر فرد جرم عائد کر کے مقدمہ کی باقاعدہ کارروائی کا آغاز کیا۔ استفادہ کی طرف سے جناب میاں ذوالقدر علی ایڈ ویکٹ جبکہ ملزمہ کی طرف سے دکاء کا ایک مضبوطہ پیش جن میں اس کے چوبہ دری، سید رشید حسین اور میاں محمد ایڈ وکیٹس شامل ہیں عدالت میں پیش ہوتا رہا۔ پرانی بیویت گواہان ہر تاریخ پیشی پر عدالت میں حاضر ہوتے رہے لیکن کبھی دکاء کی ہڑتاں اور کبھی معزز بیج صاحب کی بھٹکی کی وجہ سے کئی ماہ تک گواہان کے بیانات ریکارڈ نہ ہو سکے۔ بالآخر 01/06/2010 گواہان استفادہ قاری محمد سالم، بانیہ بی بی، عاصہ بی بی، محمد انفل نے، 15/06/2010 کو محمد رضوان SI نے، 06/07/2010 محمد ارشد سب انپیکٹ (تفییشی افسر) اور سید محمد امین بخاری ISP انویسٹی گیشن شنگو پورہ (تفییشی افسر) نے، 01/10/2010 کو محمد اور لیں (جس کے فالہ کے پانچ میں وقوف ہوا تھا) نے بلور گواہ عدالت میں پیش ہو کر اپنا اپنا بیان قلمبند کرایا۔ جبکہ 20/10/2010 کو ملزمہ کا بیان ریکارڈ ہوا۔ کئی ماہ تک مقدمہ زیر ساعت رہا۔ اسی دوران ملزمہ نے سیشن کورٹ اور ہائی کورٹ میں درخواست ہائے ضمانت پیش کیں جو نامنظور ہوتیں۔ ساعت تکمیل ہونے پر ملزمہ گناہ گارثابت ہو گئی تو مورخ: 08/11/2010 کو جناب محمد نیوید اقبال صاحب ایڈ یشل سیشن بیج صاحب نکانہ صاحب نے ملزمہ کو سزاۓ موت اور ایک لاکھ روپے جرمانہ کی سنا دی۔ ملزمہ کے وکیل رائے ایڈ وکیٹ نے فیصلہ پر تبصرہ کرتے ہوئے اعتراف کیا کہ جناب نوید اقبال صاحب نے سیرت پر فیصلہ کیا ہے۔ مقدمہ کی ساعت کے دوران مجھے کوئی تعصی نظر نہیں آیا۔ ملزمہ آسیے کے دفاع میں شہادت کمزور ہونے کی بنا پر میں نے شہادت عدالت میں پیش نہیں کی۔ وکیل موصوف کا یہ بیان مورخ: 26/11/2010 مکمل اخبارات میں شائع ہوا۔ تکمیل پولیس ریکارڈ جس میں مدعا، گواہان، ملزمہ اور پولیس کے مفصل بیانات لگئے ہوئے ہیں اور مفصل عدالتی فیصلہ جس میں پورے مقدمہ کا خلاصہ اور حالات و واقعات بیان کرنے کے بعد سزاۓ موت سنائی گئی ہے، کی فونوسنیت کاپی میرے پاس موجود ہے جس کی روشنی میں یقینی تیار کی جا رہی ہے۔

انگلے دن معمول کے مطابق یہ خبر اخبارات میں شائع ہوئی تو میڈیا میں شور برپا ہو گیا جو کہ آج

نک جاری ہے۔ گورنر پنجاب جناب سلمان تاشیر صاحب اس سلسلہ میں بہت بیچ و تاب کھا رہے ہیں 20/11/2010 کو گورنر پنجاب سلمان تاشیر نے اپنی بیٹیوں اور بیوی کو ساتھ لے کر بیتل کے اندر ملزمہ سے ملاقات کی، ملزمہ کو اپنے ساتھ بٹھا کر پرنس کافنزس کی۔ پولیس اور عدالیہ کی کئی ماہ کی آگوازی اور تحقیقات پر بیٹھے بخایے قلم پھیر کر ملزمہ کو بے گناہ قرار دے دیا اور اسے جلد ہی بری کر دیئے جانے کی نوید سنا کر اور ایک درخواست پر دستخط کرو کر چلے گئے۔ میڈیا پر یہ خبر بھی آچکی ہے کہ ملزمہ کو شکو پور بیتل سے کہیں ہا معلوم مقام پر منتقل کر دیا گیا ہے۔

اپنا دینی اور ملی فریضہ سمجھتے ہوئے، میں صدر پاکستان جناب آصف علی زرداری اور گورنر پنجاب جناب سلمان تاشیر صاحب سے یہ پوچھتا چاہتا ہوں کہ کیا پاکستان میں "اندر ہر گرفتاری اور چھوپڑان" والا معاملہ کیا جا رہا ہے؟ ابھی تو سیشن کورٹ ٹرائل ہوا ہے اس کے بعد ہائی کورٹ اور پریم کورٹ کی معزز عدالتیں موجود ہیں ان عدالتوں سے ٹرائل کے بعد صدر کے پاس اپیل کی باری آئے گی۔ اگر مجرم بے گناہ ثابت ہوئی تو عدالتیں اسے بری کرنے میں آزاد ہیں۔ اگر گورنر اور صدر آصف زرداری نے سب عدالتوں کو باکی پاس کر کے مغربی خداویں کی خوشنودی حاصل کرنے کی خاطر سیشن کورٹ کے فیصلہ پر ہی بیچ و تاب کھا کر مجرم کی رہائی کے غیر قانونی اور ناپاک منصوبے بنا رکھے ہیں تو ایک آزادی نہیں چاری کر کے عدالتی نظام جوان کے کئی "منصوبوں" کو روکے ہوئے ہے، غتم کر دیں اور خود ہی اپنی مرضی کے نفع کرتے جائیں۔ لیکن جب تک عدالتیں قائم ہیں ان کا احترام گورنر اور صدر ملکت کو عام پاکستانی شہری سے بد رجہ بڑھ کر کرنا ہو گا تاکہ عوام ان کی تحلیل میں قانون کا احترام سیکھے۔ عظیم لوگ دوسروں کے تحریفات سے سبقت سمجھتے ہیں آپ لوگوں کو یاد رکھنا چاہیے کہ حضور نبی رحمت علیہ السلام ہمیشہ سے ہے اور ہمیشہ سکر ہے گا مگر تمہارے اعمال کی وجہ سے۔

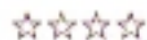
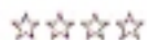
#### ع تمہاری داستان تک نہ ہوگی داستانوں میں

اہمی بھی وقت ہے جو شکر کے ناخن لو اور انہا اور اس کے رسول کی عزت کی حفاظت کا ڈالنا بجا وہ وزمانے میں تمہاری عزت کا سامان پیدا کر دے گا۔ عیسائی آج بھی تو ہیں میں علیہ السلام پر

سزاے موت دینے پر قائم ہیں لیکن نام نہاد مسلمان لیڈر تو ہیں رسالت کے قانون کی طرح طرح کی تاویلیں کر کے اس کی روح کو سوتاڑ کرنے کے درپے ہیں۔ یورپی ممالک اسلام سے برگشت اور اسلامی تعلیمات پر گلتہ چینی کرنے والے انھیں نام نہاد مسلمانوں کو جس طرح عزت و تقدیر سے نوازتے ہیں، یہ سراسر قابل اعتراض اور اشتعال اگلیز حرکت ہے۔ گستاخ رسول، ملعون سلمان رشدی ہو یا اسلیمہ نرسن، ملعون کارلوسٹ ہو یا شاتر آسے انھیں امریکہ و یورپ میں ہاتھوں ہاتھ دلایا جاتا ہے اور میڈیا میں انہیں بہرہ بنا کر پیش کیا جاتا ہے۔ جو کہ امریکہ و یورپ کے اسلام کے خلاف اندر وطنی بخض و عناد کا حکم کھلا اٹھا رہے۔ مغربی دنیا کی بھرپور کوشش ہے کہ روشن خیالی، آزاد روی اور جدیدیت کے نام پر، مسلمانوں کو ان کے بنیادی اعتقادات سے بھی دور کر دیا جائے۔ ان حالات میں سب اسلامیان پاکستان سے گذارش ہے کہ اپنے وسائل اور اختیارات کے مطابق ہر فرم پر احتجاج کر کے اس دریہ وہاں عورت کو کیفیت کروار تک پہنچانے اور قانون تو ہیں رسالت کی روح کو بچانے میں اپنا حصہ اپنے تمام ذر وسائل سیاست ڈال کر عند اللہ اور عند رسول اللہ ﷺ سرخ رو ہوں۔

## حوالی:

- ۱) سورت الشجاع۔ آیت ۹ (۲) سورت الاعراف۔ آیت ۱۵۷ (۳) سورت الحجرات۔ آیت ۲
- ۲) سورت البقرہ۔ آیت ۱۰۶ (۵) سورت الحجادہ۔ آیت ۵ (۶) سورت الحجادہ۔ آیت ۲۰
- ۷) سورت الحجادہ۔ آیت ۲۲ (۸) کتاب الشفاء از قاضی عیاض علیہ الرحمہ



# ايف-آلی-آر

ایتدائی رپورٹ نسبت جرم قابل دست اندازی پولیس رپورٹ شدہ زیر و قدم 154 جمود  
ضابطہ فوجداری نمبر 9/326/15682 تھانے صدر نکانہ شانع نکانہ صاحب تاریخ وقت ۰۹/۰۴/۱۴

|   |                                                                                                                            |                                                        |               |                |
|---|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------|---------------|----------------|
| 1 | تاریخ وقت                                                                                                                  | بکوالہ 09-06-2019                                      | 23/19-06-2019 | تاریخ سچل پورٹ |
| 2 | درخواست ازان قاری محدث سالم ولد حافظ خلام<br>جیلانی قوم اعوان سکنہ چک نمبر 3 انا نوالي مرسل<br>مہدی سن ASI تھانے صدر نکانہ | تمام و سکونت اطلاع دیندہ و مستغثث                      |               |                |
| 3 | 295/C جرم                                                                                                                  | محضر کیفیت جرم (معدوں) و مال اگر کچھ<br>کھو یا گیا ہے۔ |               |                |
| 4 | بحد رقبہ چک نمبر 3 انا نوالي بفاصلہ 7 میل<br>جانب شاہ از تھانہ                                                             | چائے و قوئے و فصل تھانہ سے اور سست                     |               |                |
| 5 | کارروائی متعلقہ تفہیش اگر اطلاع درج بلائق<br>کرنے میں کچھ<br>توقف ہوا ہو تو اس کی وجہ بیان کی جائے                         |                                                        |               |                |

عبدہ محمر

اسی روپانہ

(ایتدائی اطلاع نیچے درج کرو)

نوٹ: اطلاع کے نیچے اطلاع دیندہ کا دستخط یا مہر یا نشان انکوٹھا ہونا چاہئے اور افسر تحریر  
کنندہ (ایتدائی اطلاع) کے دستخط یا بطور تصریح ہونے چاہئے، بخدمت جناب SHO تھانے صاحب  
صدر نکانہ صاحب جناب مال گذاری ہے کہ رائک چک نمبر 3 گ ب انا نوالي تھانے صدر نکانہ صاحب

تھیں اور مسجد صدیق اکبر میں بطور امام مسجد خدمات سر انجام دے رہا ہے مورخ 09/06/14 کو روزِ اتوار اور یہں ولدِ احمد علی قوم آرامیں سکنے دیا ہے کی زمین میں آئیہ زوجہ عاشق سعیج جو عیسائی مذہب کی مبلغہ ہے گاؤں کی دیگر عورتوں جن میں عاصمہ بی بی دختر عبدالستار۔ مافیہ بی بی دختر عبدالستار۔ یا یہیں دختر اللہ رکھا شامل ہیں فالے توڑی تھیں آئیہ الزام علیہا نے کہا آپ مسلمانوں کے نبی (معاذ اللہ) کیا ہیں وہ وفات سے صرف ایک ماہ قبل چار پائی پر بیمار پڑے رہے اور تمہارے نبی کے متادوں میں کیڑے پڑے۔ اور تمہارے (نبی ﷺ) نے حضرت خدیجہؓ سے محض مال کی خاطر شادی کی اور مال لوٹنے کے بعد انہیں گھر سے نکال دیا۔ مزید قرآن پاک کے متعلق کہا کہ وہ اللہ کا کلام نہیں بلکہ خود ہنائی گئی کتاب ہے۔ یہ سب باقی عاصمہ بی بی۔ مافیہ۔ یا یہیں مذکووں اور دیگران نے مجھے اور گاؤں کے لوگوں کو بتائیں آج مورخ 19/06/09 کو سائل محدث محمد افضل ولد محمد طفل قوم سبھر۔ مختار احمد ولد مشتاق احمد قوم راجپوت ساکنان دیہے نے عاصمہ بی بی وغیرہ اور آئیہ الزام علیہا کو بلوایا اور 09/06/14 کے وقوع کے متعلق آئیہ مذکور یہ سے پوچھاتا تو اس نے اقرار کیا کہ مجھے واقعی میں نے نبی کریم اور قرآن پاک کی توقیں کی مرتکب ہوئی ہوں اور معافی مانگتی ہوں۔ آئیہ مذکور یہ ملزمہ نے تو ہیں رسالت ﷺ اور تو ہیں قرآن کا ارتکاب کر کے مسلمانوں کے چند باتوں کو محروم کیا ہے دعویدار ہوں آئیہ ملزمہ مذکور یہ کے خلاف تو ہیں رسالت ﷺ اور تو ہیں قرآن پاک کرنے پر مقدمہ درج کر کے کارروائی مطابق قانون کی جاوے عرضے و تحکماً اردو قاری محمد سالم ولد حافظ غلام جیلانی قوم اعلان سکنہ چک نمبر 3 اناوالی تھیں اور مسجد صدیق اکبر چک نمبر 3 اناوالی)

کارروائی پولیس: اس وقت میں محدث کاشیبل ارشد علی C/842 کاشیبل نیل نواز C/909 بسواری سرکاری گازی نمبری SAG/7631 پر جس کا راجحہ رجھ نمبر C/468 برائے گشت ٹل نمبر چندر کوٹ موجود ہوں کہ کسی قاری محمد سالم مسخریت مذکور نے میرے پیش ہو کر وہ خواست مضمون بالا میرے پیش کی میں نے مردست جرم C/295 پائی جا کر وہ خواست ہدایتی اندراں مقدمہ بدست کاشیبل محمد ارشد C/842 ارسال تھا اسے مقدمہ درج کر کے نمبر مقدمہ سے اطلاع دی جاوے میں محدث کا

مازمان بفرض تفليس روانہ موقع کا ہوتا ہوں نیز چیل رپورٹ بائے جا بجا افسران مجاز بھجوائی جاویں دستخط اردو مہدی حسن ASI تھانے صدر نکانے صاحب از پل شہر چند روٹ بوقت 45/5 بجے شام۔

از تھانے: حسب آمدہ درخواست مضمون بالا مقدمہ عنوان بالا درج رجزہ کر کے اصل درخواست مدد نقش FIR بفرض تفليس بدست آرنہ کاشیل عقب بوجہ معاملہ تکمین تو عیت محمد ارشاد ڈگر SI ارسال ہے نیز چیل رپورٹ بائے جا بجا افسران مجاز بھجوائی چارہی ہیں دستخط اردو مجرم رضوان ASI محترم تھانے صدر نکانے

صاحب 19/06/09



عمران شہزاد

0300-9135995

عبدالصبور اینڈ سنز

0321-9552052

پروپریٹر

# نوبل شوز

ہمارے ہاں نسل آپا کی چیل اسکے طور پر کمی پیشی دیتی ہے

وکان نمبر 12 ائن لی چک مارکیٹ

# اسلام کا نظریہ حدود و تعزیزات

مشتی سید صابر حسین (کراچی) ☆

قرآن و حدیث کے مطابق سے یہ معلوم ہوتا ہے کہ اگرچہ اللہ تعالیٰ نے انسان کی فطرت کو سلیم ہایا ہے لیکن یہ باعتبار اصل سلیم اٹھ ہے۔ جب کوئی انسان پیدا ہوتا ہے تو وہ فطرت سلیم کے ساتھ آتا ہے، جسے قرآن "فَطُرَّبَ اللَّهُ" کے ساتھ تعبیر کرتا ہے۔ قرآن مجید میں ارشاد ہے: فَطُرَّبَ اللَّهُ الَّتِي فَطَرَ النَّاسَ عَلَيْهَا تَرْجِمَة: اللہ تعالیٰ کی وہ فطرت جس پر اس نے لوگوں کو پیدا کیا، (سورہ روم، آیت نمبر ۳۰)۔ لیکن قرآن مجید کی دوسری آیات کریمہ اور احادیث مبارکہ سے یہ بھی معلوم ہوتا ہے کہ نیکوں کے ساتھ ساتھ انسان کی فطرت میں شر و باطل، نقص و فساد کو قبول کرنے اور جرم کے کرنے کی صلاحیت بھی پیدا کر دی گئی ہے۔ چنانچہ ارشاد باری تعالیٰ ہے: فَالْهَمْهَأْ لِجُورَهَا وَنَقْوَهَا ☆ فَذَلِكَ أَفْلَحَ مَنْ زَكَّهَا ☆ وَقَدْ خَابَ مَنْ ذَمَّهَا ☆ پھر بکھر دی اسکو بیدکاری کی اور دفع کر چکے کی، لہذا جس نے اسے پاک کیا وہ کامیاب ہوا اور جس نے معصیت کی وہ ناکام ہو گیا، (سورہ شس، آیت نمبر ۲۸)۔ اسی طرح مشہور حدیث شریف ہے کہ ما من مولود الا یولد علی الفطرة فابوہ یہودانہ او ینصرانہ او یمجسانہ یعنی ہر پیدا ہونے والا بچہ فطرت پر پیدا ہوتا ہے لیکن یہ اس کے والدین ہیں جو اسے یہودی نصرانی یا مجوہی نہادیتے ہیں۔ اس حدیث مبارک سے معلوم ہوا کہ اگرچہ انسان کی فطرت سلیم ہے لیکن وہ اپنے ماحول کے اثرات بدکوئی کر کے گناہ و سرکشی میں بھی ہتلا ہو جاتا ہے۔ انسان کی فطرت سلیم ہے؟ اس کا ثبوت یہ ہے کہ بارہاؤ اپنی زندگی میں اس حقیقت کو محسوس کرتا ہے کہ خدا نخواستہ اس سے کوئی جرم سرزد ہو جائے تو ابتداء وہ اپنے اندر ایک کلکش پاتا ہے اور یہ سمجھتا ہے کہ اس نے واقعی کچھ مخلط کر دیا ہے۔ دراصل یہ اس کی فطرت سلیم ہی ہے، جو اسے احساس

داری ہوتی ہے۔ نیکوں پر سکون و مہانتی کا حاصل ہوتا اور گناہوں پر ناد و پیشان اور پریشان رہتا ہی گی فطرت کے سلیم ہونے کا ہیئت ثبوت ہے۔ رسول اللہ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کی ایک حدیث مبارکہ بھی اس حوالے سے ہماری رہنمائی کرتی ہوئی نظر آتی ہے، جس میں آپ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے فرمایا کہ نیکی وہ ہے، جس سے دل میں الہمینا ہوا اور گناہ وہ ہے، جو دل میں کھلکھلے۔ لیکن یہی شخص جب اس جرم کو پار پا رکرتا ہے تو ایک وقت ایسا بھی آتا ہے کہ اس کے اندر کی یہ کلکش دم توڑ دیتی ہے، پھر وہ گناہوں اور جرائم کا اس قدر خوب ہو جاتا ہے کہ کسی بھی جسم کے گناہ پر اسے ندامت نہیں ہوتی بلکہ وہ خود کو حق پر سمجھنے لگتا ہے۔

لہذا جب یہ حقیقت ظاہر ہو گئی کہ انسان میں جرائم کرنے اور زمین پر شروع و فساد پھیلانے کی رفتہ موجود ہے اور جرائم معاشرے کی پگڑا اور امن و امان کو غارت کرنے کا ذریعہ بنتے ہیں، تو ان کی روک تھام اور سدہ باب کے لئے شریعت نے حدود و قصاص اور تعزیرات کا نظریہ دیا۔ ان حدود و تعزیرات کے مقاصد میں انسان کی جان و مال اور عزت و آبرو کی حرمت واضح کرنے اور مجرم کو قرار واقعی سزادے کر اسے آخرت کی سزا سے بچانے کے ساتھ ساتھ ایک اہم مقصد جرائم کو قائم کرنا اور معاشرے میں امن و آشی کو پروان چڑھاتا ہے۔ جیسا کہ قرآن مجید کی سورہ بقرہ کی آیت نمبر ۹۷ اسے بھی یہی مستخوا ہوتا ہے کہ حدود و قصاص کے نفاذ میں ہی انسانیت کی بقا مضر ہے۔ اللہ تعالیٰ نے ارشاد فرمایا: **وَلَكُمْ فِي الْقِصَاصِ خِلْوَةٌ يَا أَولَى الْأَلَيْبِ لَعْلَكُمْ تَغْفُلُنَّ هُنَّا تَرْجِحُ اُولَئِكَ بَرَءَةً لَّهُنَّ كَابِدُ (مشروع کرنے) میں زندگی ہے تاکہ تم (ناحق قتل کرنے سے) بچو۔ اور قرآن مجید کی سورہ مائدہ کی آیت نمبر ۳۶، ۳۷، ۳۸ میں بالترتیب اللہ تعالیٰ کی بیان کردہ حدود کے مطابق فیصلہ کرنے کو کفر، ظلم اور فسق، ہنور قرار دیا گی ہے۔ قارئین کرام کی معلومات کے لئے یہ بھی تحریر کرتا چلوں کہ حدود و قصاص کی سزا میں شریعت کی متین کرو جیں۔ جن میں کسی جسم کی تبدیلی لانے کا کسی کو اختیار نہیں ملک۔ یعنی اسے ہذلہ کیا جائیگا۔ البتہ تعزیرات کا نکاح کم وقت یا قاضی کی صوابیدی پر ہوتا ہے اور وہ اس کا تعین جرم کی نوعیت**

بھرم کے سابقہ ریکارڈ اور عرف (Customary Practice) دعاعل کو مذہبی نظر رکھ کر سکتا ہے۔

غور کرنے سے معلوم ہوتا ہے کہ حدود و قصاص کے بلا تفریق نفاذ سے لوگوں میں جرم کے ارتکاب کی رجت کم ہو جاتی ہے اور کیوں نہ ہو، جب ایک شخص کو بچ چورا ہے پہ کھڑا کر کے لوگوں کے سامنے شریعت کے بتائے ہوئے طریقہ کار کے مطابق سزا دی جائے تو وہاں پر موجود کوئی بھی شخص اس جرم کو کرنے کی جرأت نہیں کرے گا۔ گویا ایک شخص (جو کہ بھرم ہے) کو سزا دے کر پورے معاشرے کو ارتکاب جرم سے بچایا جاسکتا ہے اور حدود و تحریرات کے نفاذ میں سب سے اہم مقصد یہی ہے۔ اسلامی تاریخ اس بات پر گواہ ہے کہ جب تک مسلمانوں میں حدود و تحریرات کو عملاً نافذ کیا جاتا رہا، اُس وقت تک ان میں جرم کی شرح نہ ہونے کے بر ارجحی۔ اس ناظر میں اگر خلافتِ راشدہ کے دور کو دیکھا جائے تو حضرت عمر فاروق رضی اللہ تعالیٰ عنہ کا زمانہ مبارک ہمیں بے مثال دیکھا نظر آتا ہے، جس میں حدود و قصاص سے لے کر تحریرات تک کامیل نفاذ نظر آتا ہے۔ آپ رضی اللہ تعالیٰ عنہ خود اپنی نگرانی میں حدود و تحریرات قائم فرمایا کرتے تھے۔ موجودہ زمانے میں سعودی عرب میں کسی حد تک حدود و تحریرات کو عملاً قائم کیا جا رہا ہے، جس کے ثبوت نتائج سامنے آ رہے ہیں کہ وہاں جرم کی شرح دوسرے مسلم ممالک کے مقابلے میں بہت کم ہے۔ وہاں کے لوگوں میں اپنی جان، مال اور عزت و آبرو کے تحفظ کا احساس اس قدر زیاد ہے کہ وہاں پر دکاندار با خوف و خطر اپنی دکانیں کھلی چھوڑ کر نہماز کی ادا۔ اسی اور دوسرے کاموں کے لئے چلے جاتے ہیں۔ اگر دوسرے اسلامی ممالک بھی اسی طرح کا طرزِ عمل اپنا کیس تو یقیناً بہت فائدہ ہو گا۔

آج ہمارے معاشرے کا الیے یہ ہے کہ اولاد اسلامی حدود و تحریرات کو معطل کر دیا گیا اور کسی قدر ان کا نفاذ ہے بھی تو حقیقی معنوں میں ان کے ثرات معاشرے میں نظر نہیں آ رہے ہیں۔ اس کی وجہ یہ نہیں کہ اللہ تعالیٰ کا قانون وقت کے لذرنے کے ساتھ اپنی اہمیت و افادت کو بیخاہے جیسا کہ بعض نام بہادر مغرب زدہ دانشوروں کا ذیال ہے۔ بلکہ حقیقت تو یہ ہے کہ جب کہیں تو یہی مخفیتی حکم

نے (National Reconciliation Order-NRO) کے نام سے مجرموں کے لئے مخفی کش نکالنے کی غیر شرعی اور غیر قانونی کوششیں ہو رہی ہوں، کہیں سیاسی مفادات اور کہیں ذاتی مفادات طور پر ہوں، قومی خزانے کو لوٹنے والے کا جرم ثابت ہو جانے اور عدالت غالباً سے سزا مل جانے کے باوجود صدارتی حکم نامہ (Executive Order) کے تحت معافی کا پروانہ دیا جا رہا ہو، میڈیا پر جرم اور مجرم کی بھرپور تشبیہ ہو رہی ہو لیکن اس پر سزا نہ دی جا رہی ہو یا ملنے والی سزا کی تشبیہ جرم اور مجرم کی تشبیہ کے مقابلے میں بالکل نہ ہو، اسی طرح جب جرم کے دل سے سزا کے ملنے کا خوف ختم ہو جائے بلکہ جرم کرنے پر اسے تحفظ ملنے کا یقین ہو تو پھر جرائم کیسے ختم ہونگے اور حدود و تجزیات کے اثرات معاشرے پر کس طرح مرتب ہوں گے۔

آج پاکستان میں ہر طرف قتل و غارت گردی اور لوٹ کھوٹ کا جو بازار گرم ہے، اس کی وجہ تو ہے کہ جرم کو کسی کا خوف نہیں وہ خود کو شرعی و ملکی قوانین سے بالاتر بچتے ہیں لہذا جو چاہیں کرتے ہیں۔ سبی وجہ ہے کہ ترانسپرنسی انٹرنشنل (Transparency International) کی حالیہ رپورٹ میں پاکستان کو ۳۷ واں بد عنوان ترین ملک قرار دیا گیا ہے جبکہ گذشتہ سال اسے دنیا کے بد عنوان ترین ممالک میں ۳۴ ویں نمبر میں شامل کیا گیا تھا۔ اسی طرح دی نیشن کرپشن پر سپشن سرڈے (The National Corruption Perception Survey) کی رپورٹ 2009 عیسوی کے مطابق گذشتہ تین سالوں میں پاکستان میں جرائم اور بد عنوانی کی شرح میں ۳۰۰٪ گناہ تک اضافہ ہوا ہے اور یہ بد عنوانی چیزیں سے لے کر اور پر ملک زندگی کے ہر شعبے میں ناسور کی طرح پھیلتی چلی جا رہی ہے۔ ہمارے باش حال تو یہ ہے کہ جسے موقع مل رہا ہے وہ بد عنوانی میں جتنا ہو کر ملک کو دونوں ہاتھوں سے لوٹ رہا ہے کسی کو ملک و ملت کی فکر نہیں۔ سو اے آن لوگوں کے جنہیں اللہ تعالیٰ کا خوف داں گیر ہے اور ملک و ملت سے حقیقی محبت ہے۔ رپورٹ کے مطابق بد عنوانی پولیس اور تو اہلی (جس میں بھی ٹیکس اور پیشہ دل وغیرہ شامل ہیں) میں سب سے زیادہ پائی جاتی ہے۔ اس کی وجہ کیا ہے؟ حدود و تجزیات کا عدم نہیں اور قانون کی عدم بالادستی اس کی وجہ ہے۔ لہذا حقیقت تو یہ ہے آج بھی معاشری

بگاڑ اور بدamsی کا خاتمہ عدالت و انصاف پر مبنی قانون اور حدود و تعزیرات کے منصخانے اور شفاف نفاذ سے ہی ممکن ہے۔ بقیتی سے آج ہمارے ملک میں قانون کی حکمرانی (Rule of Law) نہیں بلکہ حکمرانوں کا قانون (Law of Ruler) ہے۔

یہ بھی واضح رہے کہ جرم و مزاکے حوالے سے اسلام کا ایک بنیادی قاعدہ اور اصول یہ ہے کہ جرم کو ظاہر ہونے سے پہلے حقیقی الواقع فتح کرنے کی کوشش کی جائے کیونکہ اس کے ظاہر ہونے سے دوسرے لوگوں کی حوصلہ افزائی ہو گی اور جرائم کی شرح میں اضافہ ہو گا۔ لیکن اگر کسی پر فرد جرم عائد کر دیا جائے تو پھر شریعت کا نفع، یہ ہے کہ مجرم کو ہر حال میں مزاودی جائے کیونکہ جرم کے ثبوت کے بعد اگر مجرم کے ساتھ کسی تضمین کی رو رعایت برقراری کی یا اسے مزاندہی کی تو پھر دوسرے لوگ بھی جرم کو ہلکا سمجھ کر کریں گے، جو معاشرتی بگاڑ کا باعث بنے گا۔ اس اصول کے تناقض میں اگر گذشتہ چہ ماڈ کار یا کارڈ جمع کیا جائے تو معلوم ہو گا کہ میڈیا پر جرائم کے ایسے کئی واقعات مظہر پر لائے گئے اور ان کی خوب پر چارہ بھی کی گئی مثلاً سانحہ سیالکوٹ، کراچی میں روزانہ ہونے والی نارگٹ کلگٹ کے واقعات اور اسی طرح کے دوسرے جرائم پر مبنی واقعات۔ لیکن میڈیا پر صرف جرم کو دکھایا جا رہا ہے اس کی سرانجامیں لہذا یہ بات مشاہدے میں آتی ہے کہ جرائم کی سزا میں روزانہ اضافہ تو ہو رہا ہے لیکن کمی نہیں۔ جرم و مزاکے کی تشریف کے حوالے سے یہ عدم توازن لیکروں اور قاتلوں کی حوصلہ افزائی کا باعث بن رہا ہے۔ اس پر سیاست دان، میڈیا کے ذمہ داران، علماء کرام اور معاشرے کے دوسرے با اختیار افراد کو غور کرنا چاہئے۔



# إِنْ شَاءَ اللَّهُ

(چکر کئے کی ایسیت: الہ اور بھائی کیجئے کا انتقام اور خسارہ)

از قلم: صوبیدار بیگر (ر) محمد فضل منیر (ام۔ اے) ☆

## معنی اور مفہوم:

”ان شاء اللہ“ یہ ایک عربی کلمہ ہے جس کے معنی اور مفہوم سے اکثر لوگ ہاتھا ہیں۔ حالانکہ ہمارے اسلامی معاشرہ میں اپنی لفظوں کے دوران اسکا استعمال کثرت سے ہوتا ہے۔ اور بعض لوگوں کی زبان سے تو یہ کلمہ بلا نیت وار اداہ پھسل جاتا ہے۔ لیکن ایسا ہونا نیک چاہیے۔ بلکہ صدق دل سے اور خالص نیت وار اداہ سے اسکا استعمال ضروری ہے۔

”ان شاء اللہ“ کا معنی ہے ”اگر اللہ نے چاہا“ (تو میں یہ کام کروں گا) گویا یہ کلمہ بول کر انسان اپنے کام میں اللہ تعالیٰ کی مشیت، رضا مندی اور خوشودی شامل کر لیتا ہے۔ جس کا مفہوم یہ ہے کہ وہ اللہ تعالیٰ سے مدد حاصل کرنے کی درخواست کرتا ہے اور اپنی تمام تر توانائیوں اور کوششوں کو اللہ تعالیٰ کے پروردگر دے رہا ہے۔

مشابہہ میں آیا ہے کہ جب بندوں یہ کلمہ کہہ لیتا ہے تو یقیناً اللہ تعالیٰ کی مدد اور تائید اسکے شامل حال ہو جاتی ہے، اور وہ کام خواہ کتنی ہی مشکل کیوں نہ ہو اللہ تعالیٰ کے خصوصی فضل و کرم اور نظر عنایت سے سہل و آسان ہو جاتا ہے۔ یہ بھی دیکھ گیا ہے کہ اگر کوئی شخص جان بوجو کر اس کلمہ کے استعمال کو ترک کر دیتا ہے اور اپنے عزم و ارادہ کی چلکی پر ہزار و ہزار نہ کاملاً مظاہرہ کرتا ہے اور وہ جرأت و بہادری سے اس کام پر کمل درستس ہونے کا دعویٰ کرتا ہے تو اسے بسا اوقات شدید تباکا می کے باعث خفت نہادت کا سامنا کرنا پڑتا ہے۔ ابھہ اسلامی تصورات یہی ہیں کہ جب انسان مستقبل میں کسی کام کے کرنے کا ارادہ

یاد دکر کے تو صدق شیت اور خلوص دل سے "ان شاء اللہ" کہنے کا مشیت خداوندی اور تائید ایزدی اس کی حاصلی و ناصر ہیں جائے۔

"ان شاء اللہ" کہنے میں ایک یہ راز بھی مضر ہے کہ انسان اپنے پروردگار کے سامنے نہایت بجز و اکھسار کا اظہار کرتا ہے۔ اپنی کم مانگی اور بے سر و سامانی کا اعلان کرتے ہوئے اپنے ربِ کریم کے دامن لطف و رحمت نے وابستہ ہونے کا عنديہ دیتا ہے، نیز اپنی تھی دامنی اور بحکم دامنی کے باعث اپنے رحمان و رحمم اور قدر کریم پر پروردگار سے توفیق و قدرت کا ملکی ہوتا ہے۔ گویا اپنے ربِ قدر سے التناس کرتا ہے کہ اے میرے خالق و مالک سب طاقتیں اور قدرتیں، سب قوتوں اور شوکتیں تیرے قبضہ قدرت میں ہیں۔ میں ایک بے بس اور بے کس اوفی سا انسان ضعیف انسیان نہایت عاجز اور ناتوان ہوں۔ تیری تو فیض اور مدد شامل حال ہوئی تو میرے سامنے پہاڑ بھی رائی کی مانند ہے لیکن اس کے برکس اگر تیری تو فیض میری رفتگی کا رنگی تو میرے لیے رائی بھی پہاڑ ہے۔

**موقع محل:**

"ان شاء اللہ" کہاں اور کب کہنا چاہیے لہذا اس کے موقع و محل کے بارے میں آگاہی حاصل کرنا ضروری ہے۔ دیکھا گیا ہے کہ بعض احبابِ کم علمی اور ناکمی کی وجہ سے بے موقع اور بے محل اسکے مطہوم و معنی کے برکس پر یکلا استعمال کر جاتے ہیں اور اس طرح وہیا اسکی افادت سے ہاتھ دھو میختے ہیں اور یا ہم بعض اوقات ان کے گنگا رہونے کا اندر یہ شپیدا ہو جاتا ہے، جس سے احتساب از حد ضروری ہے۔

یہ کہ "ان شاء اللہ" کہنے کے لیے ضروری ہے کہ مندرجہ ذیل امور کو ذہن میں رکھا جائے۔  
 ۱۔ ایسا کام جس کے کرنے کا ارادہ ہو، اس کا تعلق زمانہ مستقبل سے ہو۔ یعنی یوں کہہ سکتا ہے کہ میں "ان شاء اللہ" مسجد بناؤں گا، یا "ان شاء اللہ" مکان بنویں گا۔ وغیرہ  
 ۲۔ اس کام کا تعلق امر خیر سے ہو۔ یعنی اس میں تسلی اور بھروسائی کا عنصر ہو۔ خواہ اپنی ذات کیلے ہو یا اور لوگ بھی اس میں شریک ہوں۔ جیسا کہ اوپر کی مثالوں سے ظاہر ہے۔ لہذا کوئی ایسا عامل جس میں اللہ

تعالیٰ کے حکم کی تاریخی ہو تو ایسے موقع پر "ان شاء اللہ" کہنا سخت ترین گناہ ہے کیونکہ وہ جان بوجھ کر اللہ تعالیٰ کی مشیت کے خلاف کر رہا ہے۔ مثلاً معاذ اللہ کوئی شخص یوں کہے میں "ان شاء اللہ" چوری کروں گا یا شراب پیوں گا تو ایسا کہنا اجتنابی غلط ہے۔ عین ممکن ہے کہ عملًا ایسا کہنے والا دائرہ کفر میں داخل ہو جائے۔ اللہ تعالیٰ اپنے فضل و کرم سے اسکی بات کہنے سے محفوظ فرمائے۔

۳۔ ایسا امر خیر ہو جس کے بارے میں مشیت الہی پہلے سے معلوم نہ ہو۔ لہذا جس امر خیر کے لیے حکم الہی موجود ہے تو اس کے لیے بھی "ان شاء اللہ" کہنے کی ضرورت نہیں کیونکہ ظاہر ہے کہ اس حکم کی قابلی مشیت الہی ہے۔ مثلاً کسی آدمی کو آپ نماز، روزہ وغیرہ احکام الہی کی تلقین کرتے ہیں تو وہ آدمی اس کے جواب میں یوں نہیں کہہ سکتا کہ میں "ان شاء اللہ" نماز پڑھوں گا۔ کیونکہ نماز کے بارے میں تو اللہ تعالیٰ کا حکم موجود ہے۔ اللہ تعالیٰ تو چاہتا ہے کہ تم نماز ادا کرو۔ تم پر کوئی الگ سے وقیعہ ازاں نہیں ہوگی۔

ایسے آدمی کو چاہیے کہ اپنی سستی کو تاہی اور بے عملی کا اقرار کرے اور شیطانی مکروہ فریب سے بچنے کیلئے اللہ تعالیٰ سے مدد اور توفیق کا طالب ہو کر پابندی سے نماز ادا کرنے پر کمرستہ ہو جائے۔

۴۔ اگر آدمی کسی ایسے امر خیر کے بارے میں بات کر رہا ہو جس کا تعلق زمانہ ماضی سے ہو تو پھر بھی وہ "ان شاء اللہ" نہیں کہہ سکتا۔ مثلاً یوں نہیں کہہ سکتا کہ میں نے "ان شاء اللہ" مسجد بنوائی تھی۔ بلکہ ایسی صورت میں الحمد للہ کے ساتھ بات شروع کرنی چاہیے۔ مثلاً یوں کہے میں نے الحمد للہ مسجد بنوائی تھی۔ قرآن کریم میں ایسی بے شمار مثالیں موجود ہیں۔ حصول سعادت کیلئے ایک مثل ذکر کر رہا ہو۔

جنہی لوگ جنت میں جائیں گے وہاں کی نعمتوں اور راحتوں کو دیکھیں گے اور دوزخیوں کے احوال سے مطلع ہوں گے تو اللہ تعالیٰ کی حمد و ش賀ب جلالتے ہوئے کہیں گے:

"الْحَمْدُ لِلّهِ الَّذِي هَدَانَا لِهُنَا"۔ (پ ۸، اعراف: ۲۳)

یعنی اللہ تعالیٰ کا شکر ہے کہ جس نے اس کی راہ و کھالی۔

بدایت چونکل چکی ہے اور اس کا تعلق زمانہ ماضی سے ہے اس لیے اہل جنت اللہ تعالیٰ کی حمد و ش賀ب میں رطب انسان ہو گئے اور اس بدایت کو اللہ تعالیٰ کی طرف منسوب کیا۔ اصول بھی یہی ہے کہ مااضی میں داعی

ہونے والے ہر امر خیر کو اللہ تعالیٰ ہی کی طرف منسوب کرنا چاہیے کہ اسی کی توفیق و تائید سے یہ کام پایا  
محکیل نہ کچھ پہنچا۔ اس میں میری کوئی بہادری اور کمال نہیں۔ اگر کوئی شخص نادانی یا کم صلحی کے باعث سے  
اپنی بہادری اور کمال کا مظہر قرار دے تو تو قوی اندیشہ ہے کہ وہ اپنے اس عمل کے ثواب سے محروم ہو  
جائے۔

لہذا اپنے ہر تک عمل کے بارے میں یوں کہے کہ میں عمل (کام) اللہ تعالیٰ کی توفیق اور رحمت سے ہی  
کر سکا۔ جس طرح کر جتاب ذوالقرینین نے دیوار ہنانے کے بعد فرمایا।

”هَذَا أَرْحَمَةٌ مِّنْ رَبِّيْ“۔ (پ ۱۶۔ الکفہ: ۹۸)

یہ یوار کی تغیر میرے رب کی رحمت کی وجہ سے ہوئی ہے۔

اور سیدنا حضرت سليمان علیہ السلام کے وزیر آصف بن برخیانے جب پک جھکنے کی دری میں تخت باقیس  
حاضر کر دیا تو آپ نے فرمایا:

”هَذَا مِنْ فَضْلِ رَبِّيْ“۔ (پ ۱۹: انہل: ۳۰)

یہ۔۔۔ تخت باقیس کا قلیل ترین وقت میں یہاں پہنچنا۔۔۔ میرے رب کے فعل سے ہوا ہے۔

ہاں! اگر آدمی کسی گناہ کا ارتکاب کر بیٹھا تو قطعاً قطعاً اللہ تعالیٰ کی طرف اسے منسوب نہ کرے کیونکہ ایسا  
کرنا مشرکین کی عادت تھی۔ قرآن کریم میں مشرکین کا یہ شیوه مذکور ہے کہ وہ اپنے اعمال شریک کو اللہ تعالیٰ  
کی طرف منسوب کرتے ہوئے کہتے!

”تَبَرُّو الَّذِينَ أَفْرَكُوا إِلَىٰ هَذَا الْأَنْهَىٰ مَا أَنْهَىٰ كُنَّا وَلَا إِلَّا أَبَاؤُنَا“ (پ ۸: الانعام: ۱۷۸)

عقلت رہ مشرکین کہیں گے کہ اگر اللہ چاہتا تو نہم شرک کرتے اور نہ ہی ہمارے آزاد ارادہ شرک کرتے۔  
ان کا کہنے کا مقصد یہ تھا کہ تم نے جو کچھ کیا یا ہمارے آزاد ارادے نے جو کچھ کیا یہ سب کچھ اللہ تعالیٰ کی  
مشیت سے ہوا۔ گویا دلیل ہے کہ وہ اس سے راضی ہے۔ (استغفار اللہ)

بلکہ ایسی یادوں کو اپنے نفس کی شامت اعمال سمجھتے چاہیے کہ قرآن حکیم میں ہے! وَمَا أَصْبَكَ مِنْ  
سَيِّئَةٍ فِيمَ نَفِسِكَ (پ ۲۵ اسراء: ۷۸)

یعنی جو تمیں برائی پہنچتی ہے تو وہ تمہارے اپنے نفس کی وجہ سے ہے۔

۵۔ اور اگر اس امر خیز کا تعلق زمان حال سے ہو تو پھر یوں کہنا چاہیے۔ **فَإِذَا أَلَّأَ فُؤَادَ اللَّهُ لَا فُؤَادُ إِلَّا بِاللَّهِ**۔ جیسا کہ قرآن کریم میں سورہ کہف کی آیات ۳۲ و ۳۳ میں ایک مسلمان اور کافر کے درمیان ایک مکالمہ درج ہے۔ اس مکالمہ کی کیفیت یوں بیان کی گئی کہ ایک کافر اپنے باغ کی زرخیزی اور اس کے سر بزر و شاداب ہونے پر فخر و غرور کرتا ہے۔ اور اپنے مالدار اور طاقتور ہونے پر ناز اور گھمنڈ کرتا ہے۔ تو مسلمان اسے دعا و نصیحت کرتے ہوئے کہتا ہے:

**وَلَوْلَا إِذَا دَخَلْتَ جَنَّتَكَ قُلْتَ مَا شَاءَ اللَّهُ لَا فُؤَادُ إِلَّا بِاللَّهِ**۔ (پ ۱۵، الکہف: ۳۹)

ترجمہ از کنز الایمان: کیوں نہ ہوا کہ جب تو اپنے باغ میں گیا، تو کہا ہوتا، جو اللہ چاہے، ہمیں کچھ زور نہیں، مگر اللہ کی مدد کا۔

اس آیت کی تفسیر میں حضرت صدر الافتضال مراد آبدی علیہ الرحمہ تحریر فرماتے ہیں ا।  
”اگر تو باغ کو دیکھ کر۔ ما شاء اللہ۔ کہتا اور اعتراف کرتا کہ یہ باغ اور اس کے تمام مصالح و مفاسد اللہ تعالیٰ کی مشیت اور اس کے فضل و کرم سے ہیں اور سب کچھ اسکے اختیارات میں ہے۔ چاہے اسکو آباد رکھے، چاہے ویران کرے۔ ایسا کہتا تو تیرے حق میں بہتر ہوتا۔ تو نے ایسا کیوں نہیں کیا؟“ (تفسیر خراگن العرقان)

مگر اس کافر نے مسلمان کی نصیحت کو قبول نہ کیا بلکہ نخوت و اعونت سے اس کی گروہ انگریزی رہی۔ اور تقریباً اکثر مالداروں کا یہی حال ہوتا ہے کہ وہ اپنے مال و دولت کو اپنے علم وہڑکا کمال اور اپنی ذات کا استحقاق سمجھتے ہیں۔ جیسے کہ قارون نے اپنے مال و دولت کے باارے میں کہ کہ:

**إِنَّمَا أُرْثَيْتُمْ عَلَى عِلْمٍ عِنْدِي**۔ (پ ۲۰، القصص: ۷۸) یہ مال و دولت تو مجھے اپنے علم کی وجہ سے حاصل ہوا ہے۔

تو اللہ تعالیٰ جو کہ علی کل شئیٰ قدیم۔ ہر چیز پر قادر ہے اس نے اسکے تمام اموال و اسباب سیاست اسے زمین میں دھنسا کر اعلان کر دیا:

وَخَسْفَنَا بِهِ وَبِدَارِهِ الْأَرْضَ ”۔ (پ ۲۰، اقصص: ۸) توہم نے اسے (یعنی قارون کو) اور اسکے گھر کو زمین میں دھندا دیا۔

تو یہی حال اور انجام اس کا فرکا بھی ہوا۔ اللہ تعالیٰ نے اس کے ان جام بدقیقی خبر دیتے ہوئے فرمایا:

”وَاجْتَطِبْ يَشْرُمْ؛ فَأَصْبَحَ يُقْبَلْ كُفْيَهُ عَلَى مَا أَنْفَقَ فِيهَا وَهِيَ خَارِجَةٌ عَلَى غُرُوبِهَا وَيَقُولُ يَا لَيْسَنِي لَمْ أُشْرِكْ بِرَبِّي أَخْدًا ۝ (پ ۱۵، الکہف: ۳۲) اور اس کے پھل گھر لیے گئے تو وہ اپنے ہاتھ ملارہ گیا۔ اس لاگت پر جو اس نے باعث پر خرچ کی تھی اور وہ (باعث) اوندو ہے مل گرا ہوا تھا۔ اور کافر کہہ رہا تھا، اسے کاش! میں نے اپنے رب کا کسی کوشیر یک نہ کیا ہوتا۔

گراب پھختا دے کیا ہوت، جب چڑیاں چک گئیں کھیت

یہ توہنے پہلے سوچنا چاہیے کہ جو قدر مطلق دے سکتا ہے وہ اپنی بھی لے سکتا ہے۔  
ان شاء اللہ کہنے کی اہمیت:

”ان شاء اللہ“ کہنے کی اہمیت کے جواب سے تم باتیں اپنے ذہن میں رکھیں اور پھر اندازہ فرمائیں کہ اس کلمہ کی کتنی بڑی اہمیت ہے جس سے ہم عموماً صرف نظر کے رکھتے ہیں۔ پہلے یہ تمین پر انکٹ نوٹ فرمائیں پھر حسب مقدور ان کی دعا صحت پیش کرنے کی کوشش کروں گا۔

۱) اللہ تعالیٰ نے یہ کلمہ کہنے کا حکم دیا۔

۲) اللہ تعالیٰ نے خود بھی اس کلمہ کو استعمال فرمایا۔

۳) انبیاء کرام نے بھی اس کلمہ کو استعمال کرنے کا التزام رکھا۔

اب ان تینوں کی مختصری تو ضمیح پیش خدمت ہے۔

۱۔ قرآن حکیم میں اللہ تعالیٰ نے فرمایا:

الف)۔ وَلَا نَفْعُولُنَ لَشْنِي ؛ إِنِّي فَاعْلُ ذلِكَ غَدَالْأَنْ يَشَاءُ اللَّهُ۔ (پ ۱۵، الکہف: ۲۲)

کسی شیء کے بارے میں (حتمی طور پر) ہرگز یہ نہ کہو کہ میں کل یہ (ضرور) کرو گا، مگر یہ کہ جب اللہ چاہے) یعنی یوں کہو جب اللہ چاہے گا تو یہ کام کروں گا۔

حضرت صدر الا فاضل رحمۃ اللہ علیہ اس آیت مبارکہ کی تفسیر میں حجیر فرماتے ہیں:  
”ایعنی جب کام کا ارادہ ہو تو یہ کہنا کہ ”ان شاء اللہ“ ایسا کرو گا۔ بخیر ”ان شاء اللہ“ کے نہ کہئے۔“ خواں  
(العرفان)

اس آیت مبارکہ کے شان نژول کے بارے میں آپ تم طراز ہیں:  
”اہل مکہ نے رسول کریم ﷺ سے اصحاب کہف کا حال دریافت کیا تو حضور ﷺ نے ارشاد فرمایا! کل  
بیتاوں گا۔ اور ”ان شاء اللہ“ نہیں فرمایا تھا کی روز وحی نہیں آئی۔ پھر یہ آیت نازل ہوئی۔“ (خواں  
(العرفان)

اہل علم سے چنگی نہیں ہے کہ اس آیت مبارکہ میں تاکید کس قدر ہے۔ ایک تو فعل نہی ہے اور  
وسرہ اس پر نون تاکید قلیل رکھا گیا گیا ہے، جس کے باعث تاکید میں ضریب اضافہ ہو گیا ہے۔ اسکا اندازہ اس  
آیت کے ترجمہ سے بھی کیا جا سکتا ہے۔  
(ب)۔ اللہ تعالیٰ نے فرمایا تو اذْكُرْ رَبَّكَ إِذَا نَبِيَّتْ۔ (پ ۱۵، الکلب: ۲۲) اپنے رب کو یاد کرو  
جب تم بھول جاؤ۔

اسکا معہوم یہ ہے کہ دوران کا مام اگر ”ان شاء اللہ“ کہنا یا نہیں رہا تو جب یاد آئے تو ”ان شاء اللہ“ کہہ  
لے۔ حضرت حسن رضی اللہ عنہ نے فرمایا کہ جب ہر اس مجلس میں ربے تو ”ان شاء اللہ“ کہہ سکتا  
ہے۔ (ما خواز خواں اکن العرفان)

۲۔ اللہ تبارک و تعالیٰ نے خود بھی اس کفر ”ان شاء اللہ“ کو استعمال فرمایا ہے۔ سورہ قصہ میں مسلمانوں کو فتح  
کی خوشخبری دی گئی اور شہر کم میں داخل ہونے کا لیقین دلایا گیا۔ صلح حدیبیہ سے قبل سرکار دو عالم ﷺ نے  
ایک خواب دیکھا کہ آپ ﷺ اپنے صحابہ کرام علیہم الرضوان کی معیت میں مکہ مظہر داخل ہوئے۔ آپ  
نے یہ خواب اپنے اصحاب سے بیان فرمایا تو صحابہ کرام نہایت خوش ہوئے اور یہ خیال کیا کہ وہ اسی سال  
خواب کی تعبیر دیکھی میں گے، اور مکہ مظہر میں بیت اللہ شریف کی زیارت سے مشرف ہوں گے۔ لیکن  
جب صلح حدیبیہ کی صورت میں مکہ مظہر میں داخل ہوئے بغیر واپس آئے پر اتو منافقوں نے استہزا کرہے۔

شروع کر دیا۔ جس سے صحابہ کرام ختہ دل گرفت ہوئے تو اللہ تعالیٰ نے یہ آیات ہے زل فرمائیں:

**لَقَدْ صَدَقَ اللَّهُ رَسُولُهُ الرُّؤْيَا بِالْحَقِّ لَتَدْخُلُنَّ الْمَسْجِدَ الْحَرَامَ إِنْ شَاءَ اللَّهُ أَبِيَّنْ**۔ (آل عمران: ۲۲، الحج: ۲۲)

بے شک اللہ نے پیچ کر دکھایا اپنے رسول کا سچا خواب (اے مسلمانو!) میکھ تم ضرور مسجد حرام میں داخل ہو گے اگر اللہ چاہے، اسکے وامان سے۔ (ترجمہ از کنز الایمان)

گویا اللہ تعالیٰ نے اپنے وعدہ کو پختہ اور موکدہ بیان کرتے ہوئے کہلہ "ان شاء اللہ" کے ساتھ ڈکر فرمایا اور اپنی مشیت کی مہربشت فرمادی۔

۳۔ انہیاے کرام علیہم السلام کا طرز عمل بھی اس بات کی نشاندہی کرتا ہے کہ ان مبارک ہستیوں نے دوران کلام اسی کلمہ "ان شاء اللہ" کو لازمی استعمال فرمایا۔ ذیل میں قرآن کریم سے ہی ماخذ انہیاے کرام کے اقوال پیش خدمت ہیں۔

(۱)۔ سیدنا حضرت یوسف علیہ السلام جب مصر کے فرمازدا بنے اور تخت شاہی پر جلوہ افروز ہوئے تو اپنے والدین کریمین کو اپنے بھائیوں کو ان کی آل اولاد سمیت مصر میں سکونت اختیار کرنے کے لیے بلایا۔ جب وہ مصر کے قریب پہنچے تو آپ خود ان کے استقبال کیلئے مصر سے باہر لٹکے اور انہیں مصر میں داخل ہو کر سکونت اختیار کرنے کے بارے میں یوں کہا:

**وَقَالَ اذْخُلُوا وَضَرَّ إِنْ شَاءَ اللَّهُ أَبِيَّنْ**۔ (پ ۱۲، یوسف: ۹۶) اور حضرت یوسف علیہ السلام نے انہیں کہا، ان شاء اللہ مصر میں اسکے ساتھ داخل ہو جاؤ۔

یعنی آپ لوگوں کے دلوں میں کسی قسم کی اجنیہت کا اندیشہ، وطن سے دوری کی فکر، اور بے گاہی کا خوف نہیں ہونا چاہیے۔ اگر اللہ تعالیٰ نے چاہا تو یہاں آپ کو امن و سکون اور سلامتی حاصل ہو گی اور اپنے وطن جیسا آرام و اطمینان ملے گا۔

(ب)۔ سیدنا حضرت ابراہیم علیہ السلام نے اپنے صاحبزادے حضرت سیدنا اسماعیل علیہ السلام کے سامنے اپنے خواب کا ذکر فرمایا کہ اے بیٹے! میں نے خواب میں دیکھا ہے کہ آپ کو ذبح کر رہا ہوں اور

نبی کا خواب پوکھم الہی ہوتا ہے۔ اس لیے اب تم بتاؤ کہ تمہاری کیارائے ہے۔ تو سیدنا اسماعیل علیہ السلام نے اپنے عظیم باپ کے سامنے فدویانہ انداز میں گزارش کی:

”قَالَ يَا أَبَتْ أَفْعُلُ مَا تُؤْسِرُ طَسْجِدَنِي إِنْ شَاءَ اللّٰهُ مِنَ الصَّابِرِينَ“۔ (پ ۲۳، الصافات ۱۰۲)

اے پیارے ابا جان! جس بات کا آپ کو حکم ہوا ہے آپ اس کی قبولی سمجھئے۔ ان شاء اللہ آپ مجھے مہر کرنے والوں میں پائیں گے۔

تو سیدنا اسماعیل علیہ السلام نے اپنے حلقوم ناز پر چھری چلنے کی نہ صرف اجازت دی بلکہ اسے اپنے لیے ایک عادت خیال فرمایا۔ لیکن اس مشکل ترین کام میں اللہ تعالیٰ کی مشیت کا سہارا لیا۔ اس کام کے مشکل ہونے کا ذکر خود رب کائنات نے فرمایا:

”إِنْ هَذَا لَهُرُ الْبَلَاءُ الْمُبِينُ“۔ (پ ۲۳، الصافات ۱۰۲) بے شک یہ ایک بہت بڑی (مشکل) ازاں تھی۔

یہ مشکل جہاں بیٹے کے لیے تھی، وہاں باپ کیلئے بھی شاید اس سے زیاد مشکل تھی، کیونکہ جس باپ کو بڑھاپے کی عمر میں اسماعیل علیہ السلام جیسا ہونپا رہا اور فرماتا ہے اور فرزند نصیب ہوا ہو، جو اسکے بڑھاپے کا سہارا بینے والا ہو، اسکے بعد شہر میں حلقوم پر چھری رکھنا بڑے ہی دل گردے کا کام تھا۔ لیکن جب باپ بیٹے دونوں نے اللہ تعالیٰ کی مشیت اور رضا مندی کو اپنا نصب اھمیں ہنا لیا، تو یہ اتنی بھاری مشکل آسان ہو گئی اور پھر وندنابند عظیم کہہ کر رب کریم نے اپنے عظیم انعامات اور مرزا وہ قبولیت سے سفر فراز فرمادیا۔

(ج)۔ حضرت موسیٰ علیہ السلام مصر کو چھوڑ کر مدین میں حضرت شعیب علیہ السلام کے پاس پہنچے۔ راستے میں میں ایک ایسی چکر سے گزرے جہاں لوگ اپنے مویشیوں کو پانی پلا رہے تھے۔ آپ نے وہاں دو نیک سیرت خواتین دیکھیں جو ایک جانب اپنے جانوروں کو سنبھال رہی تھیں۔ آپ نے ان سے پوچھا کہ تمہارا کیا مسئلہ ہے۔ وہ کہنے لگیں کہ جب یہ لوگ اپنے جانوروں کو پانی پلا کر چلے جائیں گے تو باقی بچا

کچھ پانی ہم اپنے جانوروں کو پالتی ہیں، کیونکہ یہ لوگ اپنے جانوروں کو پانی پلانے کے بعد کتویں کو ایک بھاری پتھر سے ڈھاک جاتے ہیں جسے اخانا ہمارے بس کی بات نہیں۔

وہ بھاری پتھر جسے وہ آدمی بستکل اٹھاتے اور کھتے تھے حضرت موسیٰ علیہ السلام نے تن تجادوہ پتھر اٹھایا، کتویں سے پانی نکال کر ان خواتین کے جانوروں کو خوب سیراب کرنے میں بعد ایک سنارے آرام کی غرض سے نکل گئے۔

وہ رونوں نیک نہاد خواتین حضرت شعیب علیہ السلام کی صاحزادیاں تھیں۔ آپ نے ان سے پوچھا کہ آج تم جانوروں کو پانی پلا کر جلدی واپس آگئی ہو۔ تو انہوں نے حضرت موسیٰ علیہ السلام کے بارے میں بتایا کہ اس طرح ایک نیک طینت فرشتہ صورت انسان نے ہماری بدوگی، اس وجہ سے آج ہم جلدی گھر لوٹ آگئی ہیں۔ حضرت شعیب علیہ السلام فراست نبوت سے سارا معاملہ بکھر گئے اور اپنی ایک صاحزادی کو فرمایا کہ جاؤ اور اس نووار کو پلا کر لے آؤ۔

حضرت شعیب علیہ السلام اس وقت ضعیف المیر تھے۔ اولاد صرف دو بیٹیوں پر مشتمل تھی۔ اس لیے آپ نے حضرت موسیٰ علیہ السلام سے کہا کہ میرے پاس آنھے یادیں سال تک قیام فرمائیں۔ تو اس کے بدلتے میں اپنی ایک صاحزادی کے ساتھ آپ کا نکاح کر دوں گا۔ تو اس نکتگوں میں آپ نے فرمایا:

"**مَنْجِذَنِي إِنْ شَاءَ اللَّهُ مِنَ الصَّالِحِينَ**" (پ ۲۰، اقصص: ۲۷) ان شاء اللہ تم مجھے نیک لوگوں میں پاؤ گے۔

(د)۔ حضرت موسیٰ علیہ السلام حضرت خضر علیہ السلام کے پاس گئے۔ حضرت خضر علیہ السلام کے پاس علم لدنی (علم مکافہ) تھا، تو آپ نے حضرت خضر سے کہا کہ اگر آپ اجازت دیں تو میں کچھ عرصہ آپ کے ساتھ رکھ رکھ سکوں علم کے بارے میں معمولات شامل کر دیں۔ حضرت خضر علیہ السلام نے محمد مکافد کے ذریعے یہ معلوم کر لیا کہ حضرت موسیٰ علیہ السلام عجیب و غریب واقعات دیکھیں گے تو خاموش نہیں رہ سکیں گے، چنانچہ حضرت خضر علیہ السلام نے جب ان سے اس بات کا برمان اٹھا کر دیا تو جواباً حضرت موسیٰ علیہ

السلام نے خاموش رہنے کی یقین دیا تی کرتے ہوئے ارشاد فرمایا:  
 ”قَالَ مَسْجُدِيُّ إِنْ شَاءَ اللَّهُ صَابِرًا ۝ (پ ۱۵، الکف: ۲۹) فرمایا ان شاء اللہ آپ مجھے صبر  
 کرنے والا پائیں گے۔

اس سے یہ بات مستفاد ہوئی کہ حضرت موسیٰ علیہ السلام نے ان واقعات کی حقیقت معلوم کرنے کیلئے جو  
 ہے تابیٰ کا مظاہرہ فرمایا وہ اللہ تعالیٰ کی مشیت کے عین مطابق تھا۔  
 ان شاء اللہ کہنے کی افادیت:

اس تحریر کے آغاز میں عرض کردیا ہے کہ ان شاء اللہ کہنے کا سب سے بڑا فائدہ یہ ہے کہ اللہ  
 تعالیٰ کی تائید و نصرت حاصل ہو جاتی ہے۔ ذیل میں اس موقف کی وضاحت قرآن و حدیث کے حوالے  
 سے کی جاتی ہے۔

۱) قرآن کریم میں سورہ بقرہ میں بنی اسرائیل کے حوالے سے ایک گائے کا ذکر ہے۔ اسکا مختصر پیش مختار  
 یہ ہے کہ بنی اسرائیل میں عامیل نامی ایک مالدار شخص تھا، اسکے چچا زاد بھائی نے بمعظم وراشت اسکو قتل کر  
 کے کسی دوسری بستی کے دروازے پر ڈال دیا اور خود بھی اس کے خون کا مدھی ہن گیا۔ لوگوں نے سیدنا  
 حضرت موسیٰ علیہ السلام سے درخواست کی کہ آپ دعا فرمائیں اللہ تعالیٰ حقیقت حال ظاہر فرمائے۔ اس  
 پر اللہ تعالیٰ نے حکم دیا کہ ایک گائے ذبح کریں اور اس کے گوشت کا کوئی حصہ مقتول کے جسم کے ساتھ  
 لگا کیں تو مقتول زندہ ہو کر بتائے گا کہ اس کا قاتل کون ہے۔

بنی اسرائیل اس حکم کی قبول میں یقین دل کرنے لگے اور گائے کے ہارے میں طرح طرح  
 کے سوال دجواب کرنے لگے۔ انکا مقصد یہ تھا کہ گائے ذبح کرنے کا حکم نہیں جائے۔ کچھ بھی میں اس  
 قدر بڑھ گئے کہ ہر سوال میں استہزا کی بحکم ظریف آتی ہے اور اپنے رسول موعظم کی حکمتی اور بے ادبی کا  
 پہلو نہیاں ہو رہا ہے جس میں نافرمانی اور عدم قبول کا عنصر غالب ہے۔ بھی وجہ سے کہ وہ ہر سوال کے  
 جواب میں سے مزید کوئی ذکوئی سوال گزی لیتے۔

حدیث شریف میں ہے کہ اگر بنی اسرائیل کچھ بھی میں نا صحیح اور کوئی سی گائے بھی ذبح کر

دیے تو حکم الٰہی پر عمل ہو جاتا، لیکن بصدق اُن --- مرض بروختا گیا جوں جوں دوا کی --- جوں جوں ان کا سلسلہ سوال دراز ہوتا گیا، گائے ذبح کرنے کا معاملہ پیچیدہ سے پیچیدہ تر ہوتا گیا، لیکن حکم ربی چونکر اُن تھاں لیے جب نبی اسرائیل نے بکھلایا کہ گائے ذبح کرتا ناگزیر ہے جس سے چھٹکارا ناممکن ہے تو انہوں نے حضرت موسیٰ علیہ السلام کی خدمت میں نیاز مندی کے ساتھ درخواست کی کہ اللہ تعالیٰ سے ہمارے لیے اسی مظلوبہ گائے کے مکمل اوصاف اور خصائص دریافت کریں اور آخر میں کہا:

”وَإِنَّ شَاءَ اللَّهُ لَمُهْتَدُونَ ۝ (پ، البقرہ: ۷۰) اور ہم ان شاء اللہ یقیناً راہ یاب ہو جائیں گے۔

جب انہوں نے یہ کہ ان شاء اللہ استعمال کیا تو انہیں حکم الٰہی کی بجا آوری کی توفیق نصیب ہو گئی۔ حضور سید عالم صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا کہ اگر وہ ان شاء اللہ کا کلمہ استعمال نہ کرتے تو وہ بھی بھی مظلوبہ گائے سک رسانی اور رہنمائی نہ حاصل کر پاتے۔ (ما خروز از خزان العرفان، ضمیم القرآن)

۲۔ سورہ کہف کی آیات ۹۳-۹۸ کا مطابع فرمائیں انکاما حاصل یہ ہے کہ جناب ذوالقدر نے اپنی فتوحات کے سلسلہ میں ایک قوم کے پاس گئے اس قوم نے اپنی ایک اکلیف اور مصیبت کا ذکر کرتے ہوئے بتایا کہ یا جوج ما جوج کی قوم نے ہمارے ہاک میں دم کر رکھا ہے۔ ہم ان کی اذیت اور ایڈ ارسانی سے بہت پریشان ہیں۔ اگلی تعداد بہت زیادہ ہے۔ وہ مذکوری دل کی طرح نکلتے ہیں اور ہر طرف پھیل جاتے ہیں۔ زمین میں شہاد برپا کرتے ہیں، سکھیاں دیران کر دیتے ہیں اور خشک ساز و سامان لاد کر لے جاتے ہیں۔ انسانوں سمیت، درندوں، وحشی جانوروں حتیٰ کہ سانپوں اور پچھوؤں کو بھی کھا جاتے ہیں۔ لہذا ہمارے ساتھ اگر آپ کوئی بھالی کر سکتے ہیں تو ان کے شر سے ہمیں بچائیں، اور ان کے شر اور فساد سے بچنے کیلئے بہترین صورت یہ ہے کہ آپ ہمارے اور ان کے درمیان ایک مضبوط فضیل (دیوار) بناؤ۔

چنانچہ حضرت ذوالقدر نے ان کی تجویز کو قبول کیا اور لو ہے اور تابنے وغیرہ کو پھلا کر ایک نہایت مضبوط دیوار کھڑی کر دی۔ جس کے باعث اس قوم کو یا جوج ما جوج کی ایڈ ارسانیوں سے نجات حاصل ہو گئی اور انہیں سکون واطمینان کا سانس نصیب ہوا۔ جب وہ قوم آپ کے سامنے نکل

واحسان کا اخہار کرنے لگی تو آپ نے ان کے جواب میں فرمایا:

”قَالَ هَذَا رَحْمَةٌ مِّنْ رَبِّي فَإِذَا حَمَأَ وَغَدَرَبَيْ جَعَلَهُ ذُكَاءً وَسَكَانَ وَغَدَرَبَيْ  
خَفَاءً (۹۸، الکھف: ۹۸)

کہا یہ میرے رب کی رحمت (سے سکن ہوا) ہے پھر جب میرے رب کا وعدہ آئے گا تو اسے پاش پاٹ کر  
دے گا۔ اور میرے رب کا وعدہ چکا ہے۔

یہاں یہ بات بھی نوٹ کرنے کے قابل ہے کہ جناب ذوالقریبین نے اس عظیم کارنا میں کو اپنی طرف  
منسوب نہیں کیا بلکہ اسے اپنے رب کی رحمت اور میریانی سے تعبیر کیا۔ (یہ اشارہ پہلے لکڑ پر کا ہے) نیز  
آپ نے یہ بھی بتا دیا کہ یہ دیوار اگر چہ بہت مضبوط ہے لیکن اسکے باوجود ایک نہ ایک دن اس نے ٹوٹ  
کر ریزہ ریزہ ہو جاتا ہے اور یہ کب ہونا ہے اسکے بارے میں حدیث شریف سے ہمیں یوں رہنمائی ملتی  
ہے اسکا خلاصہ یہ ہے کہ:

یا جو ج ما جو ج روز ان اس دیوار کو توڑتے ہیں اور دن بھر محنت کرتے ہیں جب اس کو توڑنے  
کے قریب ہو جاتے ہیں تو ان میں سے کوئی کہتا ہے کہ چلو باقی کل توڑ لیں گے، دوسرا روز آتے ہیں تو  
بھکم الہی و دیوار پہلے سے زیادہ مضبوط ہو جاتی ہے۔ قیامت کے قریب جب ان کے خروج کا وقت  
آئے گا (اللہ تعالیٰ کے وعدے اور مشیت کے مطابق) تو ان میں سے کوئی کہنے والا یوں کہے گا کہ اب  
چلو ان شاء اللہ باقی کل توڑ لیں گے۔ تو۔۔۔ اب۔۔۔ ان شاء اللہ۔۔۔ کہنے کا شرہ یہ ہو گا کہ اس دن کی  
محنت رانگاں نہ جائے گی اور اگر دن انہیں اتنی دیوار ٹوٹی ہوئی ملے گی جتنا کہ وہ پہلے دن توڑ گئے تھے۔  
آدم پر مطلب۔۔۔ ان شاء اللہ۔۔۔ کہنے سے بندے کی محنت اکارت نہیں ہوئی بلکہ اللہ تعالیٰ کی مدد  
اور تائید حاصل ہو جاتی ہے۔ لہذا تم پر لازم ہے کہ ان شاء اللہ کہنے کا انتہا مرکھیں۔

ان شاء اللہ نہ کہنے کا نقصان:

جس طرح ان شاء اللہ کہنے سے فوائد حاصل ہوتے ہیں اسی طرح ان شاء اللہ  
کہنے سے نقصان سے بھی دوچار ہونا پڑتا ہے۔ قرآن کریم سے ماخوذ ایک واقعہ کا مطالعہ فرمائیں جو

ہمارے اس بیان کی واضح دلیل ہے۔

۱۔ پارہ ۲۹ و سورہ القلم میں آیات ۷۶ تا ۲۰ کو غور سے پڑھیں ان آیات میں ایک واقعہ کی نشاندھی کی گئی ہے جس کا باب لباب یہ ہے کہ:

میں سے دو فرنسگ کے قابل پر مقام صنعتا میں سر رہا ایک باغ تھا جس کا نام ضروان تھا۔ اسکا ایک ایک مرد صاحب تھا جو باغ کے میوے کثیر سے فقراء کو دیتا تھا۔ جب باغ میں چاٹا تو فقراء کو بلالیتا۔ تمام گرے پرے فقراء لیتے اور باغ میں بستر بچا دیئے جاتے اور جو خالص اپنا حصہ ہوتا اس میں سے بھی دسوال حصہ فقراء کو دے دیتا۔ اسی طرح بھتی کافی وقت بھی اس نے فقراء کے بہت زیادہ حقوق مقرر کر کے تھے۔ اس کے تین بیٹے تھے (جب اسکا انتقال ہو گیا) تو اس کے بیٹے اس کے وارث ہوئے۔ انہوں نے باہم مشورہ کیا کہ ماں قلیل ہے اور کہہ بہت ہے۔ اگر والد کی طرح ہم بھی خیرات چاری رنجیں گے تو حکمت ہو جائیں گے۔ انہوں نے آپس میں مل کر قسمیں کھائیں کہ کل صحیح سورے منہ اندھیرے گھر سے کل چلیں گے اور لوگوں کے آنھے سے پہلے اپنی فصل اور میوے سنبھال لیں گے۔ کیونکہ فقراء اور مساکین مانگ کر جگ کر دیتے ہیں۔ منہ اندھیرے نہ کوئی نقیر آئے گا اذ مانگے گا۔ اس مشاورت میں انہوں نے قسمیں کھا کر اپنے عزم مصمم کا اظہار کیا۔ مگر ان شاء اللہ شاہ کہا۔ قرآن میں ان کا ذکر ہیوں کیا گیا:

”إِذَا أَفْسَدُوا لِيَضِرُّ مُنْهَا مُضِرِّيْهِنَ Oَزَّلَ يَسْتَقْرُؤُنَ (۷۶، ۲۹، ۱۸) (القلم: ۷۶، ۲۹، ۱۸)

جب انہوں نے قسم کھائی کر ضرور صحیح ہوتے اسکے کھیت کاٹ لیں گے۔ اور ان شاء اللہ نہ کہا۔ تو ان شاء اللہ نہ کہنے کا کیا انتصان ہوا۔ ذرا الگلی آیات ملاحظہ فرمائیں:

”فَطَافَ عَلَيْهَا طَائِفٌ مِّنْ رَّبِّكَ وَهُمْ نَالِمُونَ Oَفَأَصْبَحَتْ كَالصُّرِّيْمَ O

تو اس باغ پر تمہارے رب کی طرف سے ایک آفت آئی جبکہ وہ بھی سوئے تھے۔ تو وہ باغ صحیح تک ویرانی اور بر بادی کا منظر پیش کر رہا تھا۔

اللہ تعالیٰ کی گرفت سے کوئی کہاں بھاگ سکتا ہے اسکی خوبیہ تدیر بہت سخت ہوتی ہے۔ لہذا معلوم ہوا کہ

ہمیں اپنے ہر کام اور ارادے میں۔۔۔ ان شاء اللہ۔۔۔ کہنا نہیں بھولنا چاہیے تاکہ اپنے معاذات کے فوائد سے متعین ہو سکیں اور ان کے نقصانات سے محفوظ رہ سکیں۔

گذشتہ طور میں جو معمروضات ٹیکی گئی ہیں ان کی تہمیں مستور یہ حقیقت پکار لکار کر کہ رہی ہے کہ۔۔۔ ان شاء اللہ۔۔۔ نہ کہنے سے اللہ تعالیٰ کی مدد شامل حال نہیں ہوتی اور انسان اپنے مقاصد کے حصول میں عموماً خاطر خواہ کامیابی سے ہمکہ نہیں ہو پاتا۔

۳۔ آپ نے پڑھا کہ بنی اسرائیل گائے کے ذبح کرنے کے معاملے میں موشک فیاض نکالتے رہے اور جب تک انہوں نے۔۔۔ ان شاء اللہ۔۔۔ نہیں کہا تو الکام عاملہ پیچیدہ ہوتا چلا گیا، جس سے بخوبی اور با آسانی پیچیدہ اخذ کیا جاسکتا ہے کہ۔۔۔ ان شاء اللہ۔۔۔ نہ کہنے سے سماں میں دشواری اور پیچیدگی پیدا ہوتی ہے۔

۴۔ یاجوج مايجوج کے بارے میں بھی آپ پڑھ پکے ہیں کہ وہ لوگ جناب زوال القریبین کی ہتائی ہوئی مضبوط ترین دیوار کو توڑنے میں مصروف ہیں۔ اور اب تک انہیں صدیاں بیت گئی ہیں مگر انہیں کا طر خواہ کامیابی حاصل نہیں ہو رہی ہے۔ کیونکہ وہ ان شاء اللہ نہیں کہتے البتہ جب وہ ان شاء اللہ کہیں گے تو دیوار توڑنے میں کامیاب ہو جائیں گے۔

### حاصل کلام:

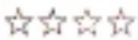
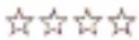
اس ساری عرض داشت کا نتیجہ اور خلاصہ یہ کہ!

- ۱۔ ان شاء اللہ کہنا اللہ تعالیٰ کا حکم بھی ہے۔
- ۲۔ اللہ تعالیٰ نے خود بھی اپنے کام میں ان شاء اللہ استعمال فرمایا۔
- ۳۔ انبیاء کرام علیہم السلام کا بھی یہی معمول رہا ہے کہ جب اپنے کسی ارادے کا اظہار فرماتے تو۔۔۔ ان شاء اللہ۔۔۔ کا کلمہ ضرور استعمال فرماتے۔
- ۴۔ جب کسی کام کیلئے۔۔۔ ان شاء اللہ۔۔۔ کا کلمہ استعمال کیا جائے تو اس کے ثابت اثرات اور پا بر کرت شرات حاصل ہوتے ہیں۔

۵۔ ”ان شاء اللہ“ کا استعمال ترک کرنے سے معاملات میں دشواری پیدا ہو جاتی ہے۔ جس کی وجہ سے پریشانی کا سامنا کرنا پڑتا ہے اور بعض اوقات ناقابلِ طائفی نقصان کا سبب ہن جاتا ہے۔ لہذا یہ ضروری ہے کہ اپنے معاملات میں اللہ تعالیٰ پر کمل بھروسہ اور اعتماد کرتے ہوئے کسی بیک کام کے کرنے کا ارادہ ظاہر کریں تو۔۔۔ ان شاء اللہ۔۔۔ اس میں ضرور استعمال کریں۔ یا کسی سے کوئی وعدہ یا معاہدہ کریں تو۔۔۔ ان شاء اللہ۔۔۔ کہنا ہرگز نہ بھولیں۔ اور اگر بالفرض اس وقت یاد نہیں رہا تو جب یاد آئے تو فوراً۔۔۔ ان شاء اللہ۔۔۔ کہہ لیں۔ اس عمل سے اللہ تعالیٰ کی مدد شامل حال ہو جائے گی اور وہ کام بخوبی انجام پذیر ہو گا۔

میرے ایک بزرگ فرمایا کرتے تھے کہ پہلے زمانے کے لوگ۔۔۔ ان شاء اللہ۔۔۔ کام کرنے کے ارادے سے کہتے تھے، مگر موجودہ زمانہ میں کسی کام کوڑخانے کیلئے یا ٹال منول کرنے کے لیے۔۔۔ ان شاء اللہ۔۔۔ کہہ لیتے ہیں اور ان بدن لوگوں کی یہ روشنی بڑھتی جا رہی ہے۔ قارئین کرام سے میری دست بست گند ارش ہے کہ تالنے کی غرض سے بھی بھی۔۔۔ ان شاء اللہ۔۔۔ کا کلر استعمال نہ کریں۔ ایسا نہ ہو کہ اس طرح کرنے سے آپ کسی ایسے دہال یا مصیبت میں گرفتار ہو جائیں جس سے گلو خلاصی ناممکن ہو جائے اور چھپتا داحاصل ہو۔ اس لیے جب یہ کلمہ استعمال کریں تو صدق دل سے کام کرنے کی نیت سے۔۔۔ ان شاء اللہ۔۔۔ کہیں۔

اللہ تعالیٰ ہم سب کو بیک عمل کرنے کی توفیق عطا فرمائے۔



## تحقيق تاریخ

صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم

# ولادت رسول مصطفیٰ

تحریر: ابو اسامہ ظفر القادری بکھروی

الحمد لله رب العالمين والصلوة والسلام على سيد الانبياء والمرسلين اما بعد  
حضور ﷺ کی تاریخ ولادت کا بیان:

شاعر دربار رسالت حضرت حسان بن ثابت رضی اللہ عنہ کو اللہ تعالیٰ نے طویل عمر عطا فرمائی۔ سانحہ سال آپ نے جہالت میں گزارے اور سانحہ سال بحیثیت ایک چھ موسن کے آپ کو زندگی گزارنے کی مہلت دی گئی۔ آپ فرماتے ہیں اے ”میری عمر ابھی سات آنھ سال تھی مجھ میں اتنی بھجی بوج تھی کہ جو میں دیکھتا اور سنت تھا و مجھے یاد رہتا تھا۔ ایک دن علی الصبح ایک اونچے نیلے پر پریش میں ایک یہودی کو میں نے پیختہ چلاتے ہوئے دیکھا وہ یہ اعلان کر رہا تھا: ”سَا مَعْشِرْ يَهُودْ فَاجْتَمَعُوا بِهِ۔ اے گروہ یہود سب میرے پاس اکٹھے ہو جاؤ۔ یہودی اسکا اعلان سنتے ہی بھاگ کر اس کے پاس اکٹھے ہو گئے اور اس سے پوچھا تاڑ کیا بات ہے۔ اس نے کہا! ”طَلْعَ نَجْمٌ أَحْمَدَ الرَّذْ وَلَدٌ بِهِ فِي هَذِهِ الْلَّيْلَةِ إِيَّ الَّذِي طَلَوَ عَدَ عَلَى وَلَادَتِهِ“ فی تلک اللیلة فی بعض الكتب القديمة ”۔ اس نے کہا کہ وہ ستارہ طلوع ہو گیا جس نے اس شب کو طلوع ہونا تھا۔ جو بعض کتب قدیمة کے مطابق احمد (علیہ السلام) کی ولادت کی رات ہے۔ (خیاء النبی ج ۲ ص ۳۰، ۳۱)

اس میں کوئی اختلاف نہیں کہ حسن انسانیت حضرت محمد ﷺ کا یوم میلاد و دو شنبہ یعنی سوموار کا دن تھا۔ اس پر بھی علماء امت کا تقریباً اتفاق ہے۔ وہ باہر کت مہینہ جس میں رسول ﷺ کی پیدائش ہوئی ربع الاول کا تھا۔ اب ہم الاول کی روشنی میں دیکھیں گے کہ ربع الاول کی تاریخ کون ہی تھی؟ صحیح ترین تاریخ ولادت اربع الاول ہی ہے:

۱۔ امام ابن حجر طبری جو فقید الشال مفسر، بالغ نظر مؤرخ بھی ہیں۔ وہ فرماتے ہیں! ”ولد رسول الله ﷺ یوم الاثنين عام الفيل لاثنتي عشرة ليلة مضت من شهر ربيع الاول“۔ رسول کریم ﷺ کی ولادت سمووار کے دن ربيع الاول شریف کی بارہویں تاریخ کو عام الفیل میں ہوئی۔ (تاریخ طبری ج ۲ ص ۱۲۵)

۲۔ علامہ ابن خلدون جو علم تاریخ اور فلسفہ تاریخ میں امام تسلیم کیے جاتے ہیں بالکل فلسفہ تاریخ کے موجود بھی یہ وہ تحریر ہوتے ہیں اے "ولد رسول اللہ ﷺ عام الفیل لاثنی عشرة لیلة حللت من ربیع الاول لاربعین سنة من ملک کسری انو شیروان"۔ رسول ﷺ کی ولادت عام الفیل کو ماہ ربیع الاول کی بارہ تاریخ کو ہوتی۔ نوشیروان کی حکومت کا چالیسوائی سال تھا۔ (تاریخ ابن خلدون ج ۲ ص ۱۷۰)

۳۔ عالم اسلام کے سب سے پہلے مشہور سیرت نگار امام محمد بن اسحاق (علامہ ابن حشام / متوفی ۲۱۳ھ) اپنی "سیرۃ النبی وآلہ واصحابہ" میں رقم طراز ہیں! "ولد رسول اللہ ﷺ یوم الاثنين لانتی عشرة بليلة خلت من شهر ربيع الاول عام الفیل"۔ رسول کریم ﷺ سو موارد بارہ ربع الاول کو عام اغیل میں پیدا ہوئے۔ (السریرۃ النبویہ یا ابن حشام ج ۱ ص ۱۷۱)

۳۔ علام ابو الحسن بن محمد الماوردي ارشاد فرماتے ہیں! ”لانہ ولد بعد خمسین یوہماً من الفیل  
وبعد موت ابید فی یوم الایثنين الثانی عشرة من شهر ربیع الاول“۔ واقعہ اصحاب قتل کے  
پیس روز بعد اور آپ کے والد کے انتقال کے بعد حضور ﷺ یروز سموار بارہ ربیع الاول کو پیدا  
ہوئے۔ (اعلام النبی و مص ۱۹۲)

<sup>۱۲</sup> ارشیف الاول بر دس سووار کو ولادت رسول ﷺ قرار دینے والوں کی فہرست ملاحظہ فرمائیں:

(٢) علام ابن جوزی: الوفا ابن جوزی ص ٩٠ (٣) امام الحافظ ابو الحسن محمد بن محمد بن عبد الله شافعی: عيون الاشرون ص ٢٦

<sup>٤٣</sup> - حافظ ابن کثیر: سیرت ابن کثیر، ج ۱، ص ۱۹۹ (۵)۔ امام حاکم: المسند رک ج ۲، ص ۴۰۳۔

- ۶۔ اہن جزوی: بیان میادا لبک اللہ عزیز ص ۲۱ (۷۔ شیخ محمد ابو زہر: خاتم الانبیاء حج اص ۱۵۵)

۷۔ شیخ عبد الحق محدث دہلوی: ما ثبت من النسیں ص ۹۸ (۸۔ علامہ ابن کثیر: البدایہ و انہایہ حج ۲)

۹۔ علامہ ابن حجر: محدث من النسیں ص ۲۶۰ (۱۰۔ ملا علی قاری: المور والروی ص ۹۶)

۱۱۔ امام یوسف نجفی: جوہر اللہ علی العالمین حج اص ۲۳۱ (۱۲۔ امام قسطلانی: مواہب الدین ص ۳۲)

۱۳۔ نواب صدیق حسن خان بھوپالی (غیر مقلد): اشارة العنصری ص ۷ (۱۴۔ عبداللہ بن محمد بن عبد الوہاب نجدی: مختصر سیرت رسول اعلیٰ ص ۱۸)

۱۵۔ مفتی محمد شفیع دیوبندی: سیرت خاتم الانبیاء ص ۱۸ (۱۶۔ علامہ یوسف نجفی: انوار محمدی ص ۱۸)

۱۷۔ شیخ محمد الصبان: نور الابصار ص ۹ (۱۸۔ محمد رسم قاسی: سیرت پاک ص ۲۲)

۱۹۔ محمد صادق سیاکلوی (غیر مقلد): سید الکوئین ص ۵۹ (۲۰۔ علامہ نور بخش توکلی: سیرت الرسول عربی ص ۳۳)

۲۱۔ عاشق الہی میرٹھی دیوبندی: تاریخ اسلام ص ۳۵ (۲۲۔ ملا محسن کاشفی: معارج النجات ص ۸۰)

۲۳۔ امام زرقانی: زرقانی علی الموهوب حج اص ۱۲۲ (۲۴۔ محمد صادق ابراہیم عربون: محمد رسول اللہ علیہ السلام حج اص ۱۰۲)

۲۵۔ حیر محمد کرم شاہ الاڑہری: ضیاء الہی اللہ عزیز حج ۲ ص ۳۲

امام بخاری و امام سلم علی الرضوان کے استاذ حافظ ابو بکر بن ابی شیبہ نے صحیح کے ساتھ روایت کیا کہ!  
”عن عفان عن سعید بن میناء عن جابر و ابن عباس الہمما ولا ولد رسول اللہ علیہ السلام عام الفیل یرم الالئین الثانی عشر من شهر ربیع الاول“ - حضرت جابر اور حضرت عبداللہ بن عباس رضی اللہ عزیز عنہم فرماتے ہیں کہ رسول اللہ علیہ السلام عام الفیل سوموار کے دن ۱۲ اربع الاول کو پیدا ہوئے۔ (مسنون ابن ابی شیبہ بحوالہ ضیاء الہی حج ۲ ص ۳۷، ۲۶، سیرت ابن کثیر حج ۱۹۹، بلوغ الامانی شرح فتح الربانی حج ۲ ص ۱۸۹ یہودت، البدایہ و انہایہ حج ۲ ص ۲۶۰ یہودت)

سند کا تعارف: پہلا روایت ابو بکر بن ابی شیبہ ہے۔ اسکے متعلق امام ابو زر عرازی فرماتے ہیں کہ میں نے ابو بکر بن ابی شیبہ سے بڑھ کر حافظاً حدیث نہیں دیکھا۔ محدث اہن جہاں کہتے ہیں کہ ابو بکر عظیم حافظ حدیث تھے۔ وہ سرے روایت عفان ہیں۔ اسکے متعلق محمد شیخ کہتے ہیں کہ عفان ایک بلند پایہ امام شفیع صاحب ضبط و اقتالاں ہیں۔ تمہرے روایت سعید بن یعنی ہیں ان کا شمار بھی تھا روایوں میں بہت

ہے۔ (خاصۃ الہندیہ بیب ص ۱۳۲، انقریب ص ۱۲۹)

چوتھے راوی دو صحابہ کرام ہیں اور ان کے شق ہونے پر اجماع امت ہے۔ لہذا ان دو صحابہ کرام سے جب صحیح سند کے ساتھ ولادت کی تاریخ ۱۲ ربیع الاول بروز سو ماہ رہابت ہے تو پھر کسی ماہر فلکیات کا قول کیا ممکن رکھتا ہے۔ اور علماء کی کثیر تعداد نے مفسرین، سیرت نگاروں نے ۱۲ ربیع الاول ہی کو رسول اللہ ﷺ کی ولادت مانتا ہے۔ ویسے بندی حضرات کے لیے تو انکے علماء کی تحقیق ہی کافی ہے جو پہلے نقل کی جا چکی ہے۔ غیر مقلدین حضرات کے لیے ان کے علماء کے اقوال کے ساتھ ساتھ صحیح سند کے ساتھ حدیث نقل کی جا چکی ہے۔ اگر یہ واقعی اہل حدیث ہیں تو یہ حدیث اسکے لیے کافی ہونی چاہیے۔

### جمہور علماء کا مسلک:

علاوه ازیں جمہور علماء کا مسلک بھی ہے کہ رسول اللہ ﷺ کی ولادت کی تاریخ ۱۲ ربیع الاول ہی ہے ملاحظہ فرمائیے: (السریرۃ الحلبیہ ج اص ۹۳، زرقانی علی المواہب ج اص ۱۸۳، لفظ الربانی ج ۲۲ ص ۱۸۹)

### اہل مکہ و مدینہ کا معمول:

۱۲ ربیع الاول ہی کو حضور ﷺ کے مکان شریف پر حاضر ہو کر مسیاد شریف کا قدیم اہل مکہ کا معمول رہا ہے۔ (زرقاوی ج اص ۱۳۲، سیرۃ الحلبیہ ج اص ۹۳، الموردا الروی ص ۹۵، ما ثبت من السنّۃ ص ۹۸، مدارج الدوایت ج اص ۱۳۰، تواریخ حبیب الدوایت)۔

اسی طرح ۱۲ ربیع الاول ہی کو اہل مدینہ اور دیگر شہروں کے مسلمانوں کا مسیاد شریف منانے کا معمول رہا ہے ملاحظہ فرمائیے: (سیرۃ الحلبیہ ج اص ۹۳، زرقانی علی المواہب ج اص ۱۳۲)

ان تمام خواجات کی روشنی میں یہ بات واضح ہوتی ہے کہ حضور نبی کریم ﷺ کی ولادت مبارک ۱۲ ربیع الاول ہی ہے۔ غیر مقلدین اور علماء دیوبند کے اکابر بھی ۱۲ ربیع الاول کو ہی رانج قرار دیتے ہیں۔ غیر مقلدین کے پیشوای حاتم نواب صدیق حسن خاں بھجوپالی کہتے ہیں! ”ولادت شریف کر مکرم میں وقت طیوع فخر روز دوشنبہ دوازدهم ربیع الاول عام الفیل کو ہوئی۔ جمہور علماء کا یہی قول

ہے۔ ابن جوزی نے اس پر اتفاق لائق کیا ہے۔ (الشمامۃ العظیمۃ میں مولود خیر البریم ص ۷)

علماء دین بند کے عالم مفتی محمد شفیع (کراچی) اپنی کتاب سیرت خاتم الانبیاء میں فرماتے ہیں!

”اس پر اتفاق ہے کہ ولادت باسعادت ماہ ربيع الاول میں دو شنبہ کے دن ہوئی لیکن تاریخ کے تین میں چار اتوال مشہور ہیں: دوسری، آٹھویں، دسویں، بارھویں مشہور قول بارھویں تاریخ کا ہے۔ یہاں تک کہ ابن الجازی نے اس پر اجماع نقل کر دیا اور اسی کو کامل ابن اثیر میں اختیار کی گیا۔ (سیرت خاتم الانبیاء ص ۱۰۱ بر حاشیہ)۔ جماعت اسلامی کے باقی مولا نامودودی بھی ۱۲ اربیع الاول کی تاریخ کے متعلق فرماتے ہیں جمیل علم میں یہ تاریخ مشہور ہے (سیرت سرور العالم ص ۹۲، ۹۳)“

۱۲ اربیع الاول تاریخ ولادت پر محمد بن کا اجماع: امام زرقانی، ابن کثیر، امام ابن جوزی، علام قسطلانی، علام جمال حسینی، ملا علی قاری، امام ابن سید الناس، شیخ عبد الحق محدث دہلوی، شیخ ابو زهرہ مصری، امام طہی، علام ابن اثیر، علام طبری، علام جامی، امام تیمی، ملا معین کاشمی مصری وغیرہم نے ۱۲ کے قول کو صحیح رائج اور معمول بہا کہا ہے اور قول پر اجماع اتفاق نقل کیا ہے! ”وَهَذَا هُوَ الْمُشْهُور  
عِنْ الْجَمِيعِ وَلَا عَلَى الصَّحِيفِ بِمَكَةَ عِنْ طَلُوعِ الْفَجْرِ يَوْمَ الْاثْنَيْنِ لِاثْنَيْ عَشْرِ  
وَهُوَ الَّذِي عَلَيْهِ الْعَمَلُ وَبِالْعَلَى إِبْنِ الْجُوزِيِّ وَإِبْنِ الْجَزَّازِ فَقَدْ لَفِيفُ الْإِجْمَاعِ“ اور یہ  
جمهور کے مشہور اور صحیح تاریخ ولادت مکہ میں طلوع فجر کے وقت بروز سوموار ۱۲ اربیع الاول ہے اسی پر سب  
کا عمل ہے اور ابن جوزی و ابن الجازی نے اس پر اجماع نقل فرمایا ہے۔ ملاحظہ ہو (المسیرۃ النبویۃ یا ابن  
کثیر ص ۱۹۹، زرقانی شرح مواہبہ ج ۱۳۲، مدارج النبوت ج ۲ ص ۲۲، میلاد النبی ج ۱۲،  
معیون الاشراف ج ۱ ص ۳۷، معارج النبوت ج ۱ ص ۸۵، خاتم النبیین ص ۱۱۵، تاریخ طبری، دلائل  
نبوت پیغمبر ج ۱ ص ۸۲، ماذبت من النبی ص ۹۸)

رتبخ وصال کی تحقیق: عوام الناس میں یہ مشہور ہے کہ ۱۲ اربیع الاول ہی کو حضور ﷺ کا وصال ہوا۔ اور  
رجاہر میں بھی کچھ لوگ یہی باور کرنے کی کوشش کرتے ہیں۔ حالانکہ یہ بات درست نہیں۔ اس ضمن  
میں ایک روایت پیش کی جاتی ہے جو کہ حضرت عائشہ صدیقہ رضی اللہ عنہا اور عبد اللہ بن عباس رضی اللہ

عنه سے مفہوم ہے کہ آپ ﷺ کا وصال ربيع الاول کو ہوا۔ (البدایہ والتحفیۃ ۲۵۶)

جواب: اس روایت سے متعلق یہ عرض ہے کہ اس کی سند میں محمد بن عمر الواندی ایک راوی ہے جس کے متعلق امام اسحاق بن راہویہ، امام علی بن مدینی، امام ابو حاتم، امام نسائی نے محقق طور پر کہا ہے کہ الواندی اپنی طرف سے حدیثیں گھر لیتا تھا۔ امام سیفی بن عصیان نے کہا کہ الواندی ائمۃ ثنویں، یعنی قابل اعتبار نہیں۔ امام احمد بن خبل نے فرمایا! الواندی کذاب ہے، حدیثوں میں تبدیلی کر دیتا تھا۔ امام بخاری اور امام ابو حاتم رازی نے کہا کہ الواندی متزدک ہے۔ مرہنے کہا کہ الواندی کی حدیث ذکری چاہئے۔ ان عدی نے کہا الواندی کی حدیثیں تحریف سے محفوظ نہیں۔ زہبی نے کہا الواندی کے سخت ضعیف ہونے پر اسے جریح التحذیل کا اجماع ہے۔ (میزان الاعتدال ج ۲۵ ص ۲۲۵)

لہذا بارہ ربيع الاول کو وفات ہتھے والی روایت ساقط ہے اس لیے قابل قبول نہیں۔ حضور نبی کریم ﷺ کی وفات کی بھی طریقہ سے ۱۲ ربيع الاول کو ہبہت نہیں ہوتی۔ تمام امت مسلم کا اس پر اتفاق ہے کہ رسول ﷺ کا وصال مبارک سموار کو ہوا۔ (بخاری شریف ج ۱ ص ۹۳، روایت ابو یکبر صدیق رضی اللہ عنہ) اگر سموار والے دن ۱۲ ربيع الاول بنی چتنی ہے پھر تو صحیح ہے۔ لیکن ہم دیکھتے ہیں کہ ۱۲ تاریخ سموار کے دن کسی صورت نہیں بنتی کیونکہ حضور ﷺ نے حج فرض ہونے کے بعد زندگی میں ایک حج ادا فرمایا۔ حس کو صحیح الوداع کے نام سے یاد کیا جاتا ہے۔ یہ حج ۱۹ ذوالحجہ یوم عرفہ قبلہ المبارک کو پڑھا گیا۔ جیسا کہ مسلم شریف ج ۲ ص ۳۲۰ میں حضرت عمر بن خطاب رضی اللہ عنہ سے روایت ہے۔ لہذا ۱۹ ذوالحجہ بروز جمعۃ المبارک ۱۰ ہجری سے ۱۰ ہجری کے ربيع الاول تک کل تین مہینے ہیں۔ اور ۱۰ ہجری کے ربيع الاول میں سموار والے دن رسول ﷺ کا وصال ہوا۔ تو اگر ۱۹ ذوالحجہ بروز جمعہ سے گن کر ربيع الاول تک لا یاد جائے اور تینوں مہینوں کے چاند چاہے اپنیں رکھ جائیں یا تینوں تیس یا جس طرح کوئی چاہے مگر سموار والے دن کسی صورت ۱۲ تاریخ حج نہیں بنتی۔ اکابرین علاء دین یہ بند بھی اس بات پر تفتیش ہیں۔ ملاحظہ فرمائیے:

۱۹ ربيع علی تقوی فرماتے ہیں۔ ”بارہویں جو مشہور ہے دو حساب درست نہیں ہوتا“

کیونکہ اس سال ذوالحجہ کی نویں جمعہ کو تھی اور وفات دو شنبہ تاثبت ہے پس جمعہ کو نویں ذوالحجہ ہو کر بارہ ریت الاول دو شنبہ کو کسی طرح نہیں ہو سکتی۔ (نشر الطیب ص ۲۷۳ حاشیہ)

اسی قانون کے تحت مولانا زکریا سہار پوری فرماتے ہیں! ”اربع الاول وفات کی تاریخ کسی صورت میں نہیں ہو سکتی۔ اس لیے بعض محدثین نے دوسرے قول کو ترجیح دی ہے کہ حضور اکرم ﷺ کا وصال دور ریت الاول کو ہوا بلطف (خاصیت ہبھی شرح اردو شاکل ترمذی ص ۲۸۱ مطبوعہ لاہور) مولانا عبدالحی لکھنؤی لکھتے ہیں! ”باب الجملہ بودن دوازدھم ریت الاول بروز دو شنبہ بجہ مس الوجہ صحیح نی تو انہ شدہ“۔ بارہ ریت الاول بروز دو شنبہ وفات کئی وجہ کی وجہ سے صحیح نہیں۔ (مجموعہ فتاویٰ عبدالحی لکھنؤی ج ۴ ص ۳۵۲)

مفہی رشید احمد صاحب ”ضرب مومن“ ج ۵ شمارہ نمبر ۲۲ تا ۲۱ تا ۱۵، ۲۲ ریت الاول ۱۳۲۲ھ مطابق ۲۰۰۱ء میں لکھتے ہیں اس میں صرف ۳ میئنے کا حساب ہے اور بالکل بدینکی ہے ہے عالمی سا شخص بھی آسانی سے نکال لے۔ ذوالحجہ کی نویں تاریخ جمعہ کو تھی۔ اسکے بعد آپ ﷺ کی وفات تک صرف ۳ چاند بننے ہیں۔ محرم، صفر، ربیع الاول جیسیں بنتی۔ دوائیں کے لگائیں ایک تینیں کا تو نہیں بنتی۔

مولانا محمد حسین نیلوی دیوبندی (سرگودھا) نے بھی ۱۲ ریت الاول کو وفات تسلیم نہیں کیا۔ دیکھئے: (نمایع حق ج ۱)۔

ان تمام اکابرین علام دیوبند سے تو ۱۲ ریت الاول پیر کے دن نہیں بنتی تو نئے آنے والے متاخرین نے کیسے بنای؟۔ اسی قانون اور قاعدہ کو مختلف محدثین نے پیش فرمایا جس کے تحت بارہ ریت الاول کو وفات نہیں بنتی اور یہی حقیقت ہے۔ ہاں اگر کوئی چیز والے دن ۱۲ ریت الاول کو وفات تاثبت کر دکھائے تو ہم مانے کے لیے تیار ہیں۔ اور یہ ایسے ہی ہے جیسے دن کورات تاثبت کرنا۔

(۱) اگر یعنی میئنے تکس کے مانے جائیں تو: ۵ ذوالحجہ کو سو مواد بتتا ہے، پھر ۳ محرم کو سو مواد بتتا ہے، پھر یکم صفر کو چھر بتتا ہے اور ۱۲ ریت الاول کو چھر بتتا ہے اور ۳ اربع الاول کو چھر بتتا ہے۔

۲) اگر تینوں میں میں ۲۹ کے ہوں تو: ۵ زوالجھ کو پیر بنتا ہے، ۲۳ صفر کو پیر بنتا ہے، ۱۰ ربیع الاول کو پیر بنتا ہے اور ۹ ربیع الاول کو پیر بنتا ہے۔

۳) میں میں ۲۹ کے اور ایک ۳ کا ہوتا ہے: ۵ زوالجھ کو پیر بنتا ہے، ۲۳ صفر المرام کو پیر بنتا ہے اور ۳ صفر کو پیر بنتا ہے، کیم ربیع الاول کو پیر بنتا ہے، ۸ ربیع الاول کو پیر بنتا ہے اور ۵ ربیع الاول کو پیر بنتا ہے۔

۴) میں میں ۳۰ دن کے ایک مہینے ۲۹ دن کا ہوتا ہے: ۵ زوالجھ کو پیر بنتا ہے، ۲۳ صفر المرام کو پیر بنتا ہے، کیم صفر کو پیر بنتا ہے، ۷ ربیع الاول کو پیر بنتا ہے اور ۲۳ ربیع الاول کو پیر بنتا ہے۔ مگر ۲۳ ربیع الاول کو کسی صورت پر نہیں بنتا۔ تو معلوم ہوا کہ ۲۳ ربیع الاول کو وفاتات اپنی متوفی کہنا درست نہیں۔

مذکورہ قانون اور محدثین: اس قانون کے تحت محدثین و مؤرخین نے ۲۳ ربیع الاول کو حضور ﷺ کی وفاتات تسلیم نہیں کی ہے۔ ان میں سے چند کے نام درج کیے جاتے ہیں۔

۱) حضرت العلام الامام الحصلی متوفی ۵۸۱ھ نے یہ ہی قانون اپنی مشہور زمانہ کتاب "الروض الانف" ج ۲ ص ۲۷۲ مطبوعہ ملکان میں پیش فرمایا ہے۔

۲) اسی طرح حضرت علامہ امام نور الدین علی بن احمد السہودی متوفی ۹۱۰ھ نے اپنی کتاب "وفاء الوفاق" ص ۳۱۸ میں بیان فرمایا۔

۳) یہ قانون حضرت علامہ امام شمس الدین الذہبی نے "جزايرۃ المدحیہ" ص ۳۹۹، ۴۰۰ میں پیش کیا ہے۔

۴) امام ابن کثیر نے "البدایہ والنھاییہ" ج ۵ ص ۲۰۶ طبع بہرہت میں لکھا ہے۔

۵) امام علی بن برهان الدین الحصلی نے "سیرت حلیہ" ج ۳ ص ۲۷۲ میں لکھا ہے۔

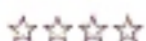
۶) سیکی قانون امام بیرونی نے اپنی کتاب "مراقب الجہان" میں لکھا ہے۔

۷) یہ قانون امام ابن رجب حنفی و مشقی نے اپنی کتاب الطائف العارف میں لکھا اور فرمایا! "کان كذلك لم يصح ان يكون يوم الاثنين ثانی عشر ربیع الاول"۔ (بیوالفتوی عبد الغنی بن

۸) اسی قانون کو امام عبد اللہ محمد انزرندی المدنی نے اپنی کتاب "اعلام بیروۃ النبی علیہ السلام" میں اُنقل فرمایا ہے۔ لہذا احمد بن مسیح و مسیح بن زید کے نزدیک ۱۲ ربيع الاول رسول اللہ ﷺ کی وفات کا دن نہیں ہے۔ دیوبندی مکتبہ فخر کے سرکردہ عالم مفتقی رشید احمد صاحب لکھتے ہیں! "توریج الاول کی ابتداء میں ہمیر کے دن جو تاریخیں صحیح ہو سکتی ہیں۔ ان میں سے اکثر نے ۱۲ ربيع الاول کو اختیار کیا ہے۔ حافظ ابن حجر رحمۃ اللہ علیہ فرماتے ہیں کہ کتب تاریخ میں دراصل یوں لکھا تھا۔ ثانی شہر ربیع الاول: شہر میں کو کہتے ہیں یعنی ربيع الاول کی دو تاریخ۔ مگر بعد میں کسی تاقل سے لکھنے یا پڑھنے میں غلطی ہو گئی۔ اس نے اسکو اس طرح پڑھ لیا "عانتی عشر ربيع الاول" یعنی عشر کہتے ہیں ۱۲ کو۔ اصل لفظ "شہر" تھا، اسے عشر پڑھ لیا گیا۔ اور اس طرح ۱۲ دن گیا۔ اور یہ غلط بات پھیل گئی۔ بعض نے اختلاف مطالع کی تاویل کی ہے جو کہ باطل ہے۔ (ضرب مومن ۱۵۲۲ ربيع الاول ۱۳۲۲ اگسٹ برطانیہ ۱۳ جون ۲۰۰۱ء)

اس تفصیل سے یہ معلوم ہوا کہ ۱۲ ربيع الاول حضور نبی کریم ﷺ کی وفات کا دن نہیں بلکہ ۱۲ ربيع الاول کا دن ہے۔ اور ہم نے بھرپور دلائل سے یہ ثابت کر دیا ہے کہ ۱۲ کو وفات نہیں بلکہ ۱۲ ربيع الاول کو وفات ہے کیونکہ ۱۲ کو سوار کا دن نہیں ہوتا۔ سمو اور کو حضور نبی کریم ﷺ کا درصال ثابت ہے اور سوار کو ۱۲ نہیں بلکہ ۱۲ ربيع الاول ہوتا ہے۔ اللہ کریم حق بات تسلیم کرنے اور اس پر عمل کرنے کی توفیق عطا فرمائے۔ آمين !!

وَمَا تَوْفِيقٌ إِلَّا بِإِشْدَادٍ أَعْظَمُ



مدینہ سے میدان کر جائیں

## امام حسینؑ کی سواری

ابو اسامہ ظفر القادری بکھروی

جب بھی محرم الحرام کا مہینہ آتا ہے ماتحتی جلوسوں میں "ذوالحجہ" کا وجود ایک مقدس فریضہ سمجھا جاتا ہے۔ یہاں تک کہ اس میں شامل گھوڑے کو "شعاۃ اللہ" کا درجہ دیا جاتا ہے۔ جو کہ تحقیق ہے اصل ہے۔ عام و اعظم اور ذرا کریں اس کا تذکرہ ہر یہ مقدس انداز میں کرتے ہیں اور کہ جائے کے واقع کو بیان کرتے ہوئے حضرت امام حسینؑ رضی اللہ عنہ کے گھوڑے کے بارے میں مختلف ذرا مالی حکایات بیان کی جاتی ہیں جو کہ یقیناً ان نفوس قدیمہ کے شایان شان ہرگز نہیں۔ اگر ہم بالغ نظری سے کتب شیعہ کا مطالعہ کریں تو ظاہر ہوتا ہے کہ حضرت سید الشہداء جناب حضرت امام حسینؑ رضی اللہ عنہ اس سفر کے دوران اُٹھی پر سوار تھے۔ آئیے ان کتب کے مختلف اور اقل کی در حقیقتی کرتے ہیں:

- 1) مدینہ سے آغاز سفر اُٹھی پر اور کہ جائیں اُٹھی: "لَمْ يَأْتِ مُحَمَّدًا أَنْ يَهْجُو  
الْحُسَيْنَ بِرِيدِ الْعَرَاقِ فِي كَيْبَى بَكَاءٍ شَدِيدًا لَمْ يَقُولْ لَهُ أَهْلُ الْكُوفَةِ قَدْ عَرَفْتُ غَدَرَهُمْ  
يَا بَيْكَ وَاحْيِكَ فَإِنْ قَبْلَتْ قُولَى الْقَمَ بِمَكَّةَ فَقَالَ يَا أَخِي أَنِي أَخْشَى إِنْ تَقَاتَلَنِي جُنُودُ  
بَنِي أُمِّيَّةِ فِي مَكَّةَ فَإِنْ كُونَ كَالَّذِي يَسْتَأْخِي دَمَهُ فِي حَرَمِ اللَّهِ لَمْ يَقُولْ يَا أَخِي فَيْسِرْ إِلَى  
يَمِنْ فَإِنَّكَ أَمْنِي النَّاسَ بِهِ فَقَالَ الْحُسَيْنُ عَلَيْهِ السَّلَامُ يَا أَخِي سَأَنْظَرُ فِيمَا قُلْتُ فَلَمَّا  
كَانَ وَقْتُ السُّحْرِ عَزِمَ عَلَى الْمَسِيرِ إِلَى الْعَرَاقِ فَأَخْذَ مُحَمَّدًا بْنَ الْحَنْفِيَّةَ زَمَانَ نَافِتَةَ  
وَقَالَ يَا أَخِي مَا سَبِّبْ ذَالِكَ إِنَّكَ عَجَلْتَ"۔ (ذیع ظلیم ص ۱۶۵ تا ۱۷۰ کتب خانہ اُٹھی)  
لا ہور) ترجمہ: جب محمد بن حنفیہ رضی اللہ عنہ نے سنا کہ ہمارے بھائی جناب امام حسینؑ رضی اللہ عنہ ملک عراق کی طرف تشریف لے جائے کا قصد رکھتے ہیں تو آپ زار و قفار روئے۔ پس آپ نے عرش کی اے بھائی آپ اُٹھی کے غدر کو اپنے پدر بزرگوار اور برادر عالی مقام کے ساتھ خوب جانتے ہیں۔ پس

اگر میری عرض پڑے تو کہ میں قیام فرمائیں۔ جناب امام حسین نے فرمایا کہ مجھ کو خوف ہے کہ لٹکر ہو امیہ مجھ کو مکہ میں قتل نہ کرو ڈالے اور کہیں میں وہ شخص نہ ہوں کہ جس کا خون بہانا حرم محترم میں مبارح ہو۔ محمد ابن حنفیہ نے کہا کہ آپ یعنی کی طرف تشریف لے جائیں کہ وہاں کے لوگ مخالفوں کو آپ سکنہ آئے دیں گے۔ امام عالی مقام نے فرمایا کہ اے برادر عزیز اگر میں پھر میں بھی سماج دوں تاہم یہ ہے دین مجھ کو وہاں سے نکال لیں گے اور مجھے قتل کروں ایسیں گے۔ پھر امام حسین علیہ السلام نے فرمایا! اے بھائی جو تم نے کہا ہے میں اس میں غور کروں گا۔ مگر جب صحیح ہوئی تو حضرت نے سفر عراق کا تصدیق فرمایا۔ یہ خبر پا کر محمد بن حنفیہ آئے اور انہوں نے آپ کے ہاتھ (آٹھی) کی مہار پکڑ لی۔ معلوم ہوا کہ آپ مدینہ سے روان ہونے لگے تو آٹھی پر سوار تھے۔

۲) امام حسین رضی اللہ عنہ کربلا میں آٹھی پر: "فقال علیہ السلام هذه کربلا موضع کربلا و بلاء هذا مناخ رکابنا و محطر حالنا و مقتل رجالنا" (کشف الغمہ فی معززۃ الائمه ۲/۷۴ مطبوعہ تحریر طبع جدید، مناقب ابن شہر آشوب ۲/۷۴ مطبوعہ قم طبع جدید)

ترجمہ: حضرت امام حسین رضی اللہ عنہ نے فرمایا یہی کربلا ہے اور یہی تکلیف و امتحان کا مقام ہے۔ ہمارے اونٹوں کے بیٹھنے کی جگہ، ہمارے کچاوے اتارنے کا مقام اور تو جوانوں کی شہادت گاہ ہے۔ اس روایت سے معلوم ہوا کہ حضرت امام عالی مقام رضی اللہ عنہ کربلا میں اونٹوں پر سوار تھے۔

۳) "قال الحسين وما اسم هذا المكان؟ قالوا له كربلا، قال ذات کربلا و بلاء ولقد مر ابی بهذا المكان عند مسیره الى صفين وانا معه فوقف فسأل عنه فاخبر باسمه فقال هنا محطر رکابهم و هنا مهرابي دمالهم"۔ (الاخبار الطوال ج ۳۵۲ مطبوعہ ہیرود طبع جدید) ترجمہ: حضرت امام حسین رضی اللہ عنہ نے اس جگہ کے بارے میں دریافت فرمایا۔ لوگوں نے عرض کیا ہے۔ فرمایا تکلیف و امتحان والی جگہ۔ میرے والد گرامی (حضرت علی رضی اللہ عنہ) جنگ صفين کی طرف جاتے ہوئے اس جگہ سے گزرے۔ میں بھی آپکے ساتھ تھا۔ تو کچھ دیر پھر گئے۔ اس جگہ کے بارے میں لوگوں سے پوچھا۔ آپ کو اس کا نام بتایا گیا تو فرمایا یہ جگہ ان کے اونٹوں کے بخانے کی ہے۔

اور یہ جگان کے خون سے لت پت ہوگی۔

فائدہ: (۱) ان دونوں روایات سے معلوم ہوا کہ کربلا میں امام حسین رضی اللہ عنہ اُنہوں پر سوار تھے۔

(۲) حضرت علی رضی اللہ عنہ نے علم لدنی سے یہ معاملہ ملاحظہ فرمایا اور بیان کیا۔

(۳) حضرت علی رضی اللہ عنہ کی چیز گوئی اور حضرت امام حسین رضی اللہ عنہ کا اس کومن و عن ذکر کرنا یہ واضح کرتا ہے کہ کربلا میں آپ گھوڑے پر سوار نہ تھے بلکہ اُنہی پر سوار تھے۔

(۴) اہل تشیع کے مستند و معترض مورخ اور تاریخ کربلا کے پہلے مصنف کا بیان: "فقال الحسین والله لا اعطي بیدی اعطاء الذليل ولا افر فرار العبيد ثم تلا اني عزت بربی و ربكم من كل متکبر لا يوم من يوم الحساب ثم انداخ راحلته وامر عقبة بن سمعان ان يعقلها بفضل زمامها"۔ (مقلل ابی الحسن ۵۰۳ مطبوعہ حیدریہ بحیرہ اشرف طبع قدیم) ترجمہ: امام حسین رضی اللہ عنہ نے فرمایا: خدا کی قسم! میں ذلیل آدمی کی طرح اپنا ہاتھ (کسی کی بیعت میں) نہ دوں گا اور میں غلاموں کی طرح را فرار اختیار کروں گا۔ اور یہ کہہ کر آپ نے قرآنی آیت پڑھی: "میں ہر مشکر سے تمہارے اور اپنے رب کی پناہ چاہتا ہوں، جو مشکر قیامت کا منکر ہے"۔ پھر امام حسین نے اپنی سواری بھائی۔ اور عقبہ بن سمعان کو حکم دیا کہ اس (اُنہی) کے پاؤں باندھ دے۔ تو اس نے پنج ہوئی گلیل کی ری سے اُسے باندھ دیا۔

فائدہ: سواری صرف اونٹ کی بھائی جاتی ہے نہ کہ گھوڑے کی، اور پاؤں بھی اونٹ کے بامدھے جاتے ہیں نہ کہ گھوڑے کے۔ معلوم ہوا کہ اہل تشیع کے مستند مورخ نے بھی تسلیم کیا کہ امام حسین اُنہی پر سوار تھے۔

رَكَابٌ كَامْعَنِي: (۱) المجد ص ۲۰۳ مطبوعہ فرید بک ذیو دہلی میں ہے: رَكَابٌ سواری کے اونٹ

(۲) لسان العرب / ۲۳۰ مطبوعہ بیرون میں ہے: والر كاب. الابل التي يسار عليها واحدتها راحلة ولا واحد لها من لفظها. واجمعها ر كب بضم الكاف مثل كتب۔

ترجمہ: رکاب وہ اونٹ ہیں جن پر سفر کیا جاتا ہے۔ اس لفظ کا واحد راحلة ہے اور لفظ رکاب سے لفظی طور

پر اس کا واحد نتیجہ۔ اس کی جمع رکب بروزان کتب ہے۔

دِ حال کا معنی: (۱) المجد صفحہ ۲۵۷ طبع فرید بک ڈپوبلی انڈیا میں ہے:  
الحال: کجا وہ ہنا نے والا۔ بہت سفر کرنے والا۔  
الرحل: کجا وہ۔ پالان۔ الراحلة سواری کے لائق اونٹ۔

(۲) انسان العرب ۱/۳۷۴ مطبوعہ بیروت میں ہے:

الرحل: هر کب للبعير والنافة وجمعة ارحل ورحال۔ ترجمہ نز خل۔ اونٹ اور اوٹھی پر بیٹھنے اور سفر کرنے کے لیے ہنے گئے کجا وہ کہتے ہیں۔ اس کی جمع آرخل اور دِ حال آتی ہے۔  
مقتل ابی تھف کا بیان: فلما نظر الطرماح اخذ بزمام ناقہ الحسين وانشاء يقول۔

با فتی لا تجزعی من زجری و شمری قبل طلوع الفجر

بخیر رکبان و خیر سفر حتى تحلی بکثیر الفخر

(مقتل ابی تھف صفحہ ۲۵۶۔ ۳۶۰ مطبوعہ نجف اشرف طبع قدیم)

ترجمہ: حضرت امام حسین رضی اللہ عنہ جب میدان کربلا میں تشریف لے آئے تو خراپی گرانی کرتے ہوئے آپ کے ساتھ ساتھ میل رہا تھا۔ امام حسین رضی اللہ عنہ کے ایک اور محبت "طرماح" نے جب امام موصوف کو آتے ہوئے دیکھا تو آگے بڑھا اور امام حسین رضی اللہ عنہ کی اوٹھی کی لگام ہاتھ میں تھائے معدورت کرتے ہوئے چند اشعار کہے۔

ترجمہ: اے میری اوٹھی! امیری! انت ڈپٹ سے پریشان نہ ہونا اور طلوع مجر سے قبل بہترین سوار کو لے کر بہترین سفر پر روانہ ہو جا یہاں تک کہ توہت بڑے فخر سے مزین سے ہو جائے۔

(۲) اسی واقعہ کو محمد بن علی ابن شحر آشوب نے بھی بیان کیا ہے لکھتے ہیں!

با فتی لا تجزعی من زجری و امض بنا قبل طلوع الفجر

بخیر فتبان و خیر سفر آل رسول الله اهل الخیر

(مناقب ابن شحر آشوب ۲/۲۸۰ مطبوعہ قم طبع جدید)

ترجمہ: اے میری اونٹی امیری ڈاٹ اپت سے پر بیشان نہ ہو۔۔۔ امیں بہترین سواروں کے ساتھ طلوع  
بُر سے قبل یہاں سے بہترین سفر کی طرف لے چل۔۔۔ وہ بہترین سوار اللہ کے رسول کی آل ہیں رجو  
صاحب خیر ہیں۔۔۔

۷) تاریخ روضۃ الصفا میں ہے:

”امام حسین فرمود۔۔۔ مرگ نزد مکن آسان تراست از ملاقاتات یا ابن زیاد۔۔۔ بعد ازاں فرمودا  
شاہزاد بارگردند و مردم خود را ساختہ روئے بجانب جماز بہاد“۔۔۔ (تاریخ روضۃ الصفا ۲۹/۵۵ طبع  
لکھنؤ) ترجمہ: جب خُر نے امام عالی مقام کو ”ابن زیاد“ کے پاس چلنے کا مشورہ دیا تو امام حسین رضی اللہ  
عنہ نے فرمایا! میرے لیے ابن زیاد کے ساتھ ملاقاتات کرنے کی نسبت جام شہادت نوش کر لیتا آسان  
ہے۔۔۔ اسکے بعد آپ نے فرمایا: ساتھیوں اسامان انٹوں پر لا دو۔۔۔ اور اپنے ساتھیوں کو سوار کر کے جماز کی  
طرف روانہ ہو چلو۔۔۔

تفسیر لوامع التزیل میں ہے:

”جاء الشمر فی قبیلة عظمة بقاتلہ ثم حال بینہ وبين رحله“۔۔۔ (تفسیر لوامع  
التزیل ۹۱/۱۳) ترجمہ: شرایک بہت بڑی جماعت لے کر جگ کیلے آیا اور نواس رسول حضرت امام  
حسین رضی اللہ عنہ اور آپ کی اونٹی کے درمیان حاکل ہو گیا۔۔۔

ان سطور میں اصل تشیع کی مستند کتب کی روشنی میں یہ بات ثابت ہو گئی کہ امام حسین رضی اللہ  
عنہ مدینہ سے روانہ ہوئے تو ان کے پاس اونٹی تھی۔۔۔ راستے میں بھی اونٹی پر سوار تھے۔۔۔ کربلا میں پہنچنے تو  
اونٹی پر سوار تھے۔۔۔ اترے تو اونٹی سے اترے۔۔۔ شرمنے روکا تو اونٹی پر سوار تھے۔۔۔ تو گھوڑا کہاں سے  
آگیا؟۔۔۔ یقیناً ”زوا الجماع“ کے تصور کو عام کرنے کیلے اس جھوٹ کا سہارا لیا گیا ہے۔۔۔ اللہ تعالیٰ  
عز و جل سمجھ عطا فرمائے۔۔۔ و ما تو فیقی الا بالاشاعی الحظیم۔!



# خوشخبری

احادیث شریفہ کا ایک بیش بہا جمود جو اہل سنت کے  
عقائد اور فتنہ خنثی کے احکام پر مشتمل ایک جامع ترین  
کتاب ہے تقریباً 1765 احادیث پر مشتمل ہے

# الْمُسْتَندُ

شیخ الحدیث والٹری حضرت علامہ میر سائبیں

خطاط اللہ تعالیٰ

## غلام رسول قاسمی قادری نقشبندی

عربی تصحیح و تحریق و تحقیق کے ساتھ نیایڈیشن شائع ہو چکا ہے

### مکتبہ رحمۃ اللہ علیہن

ناشر

سینئیٹھی پلازہ اسلامیہ والی گلی بلاک 5 سرگودھا

0300-6004816